
Том СIX Январь–Март 2025

ЦЕРКОВЬ И ВРЕМЯ
Научно-богословский и церковно-общественный журнал

Вникай в обстоятельства времени.
Ожидай Того, Кто выше времени.

Священномученик ИГНАТИЙ БОГОНОСЕЦ



115191, Россия, Москва, Даниловский вал, 22,
Отдел внешних церковных связей, редакция журнала «Церковь и время»,

тел.: +7-495-955-6753, факс: +7-495-955-6753, e-mail: churchandtime@yandex.ru.
Информация для авторов находится на сайте http://mospat.ru/church-and-time/  

Журнал зарегистрирован в Министерстве печати РФ.
Свидетельство о регистрации № 922 от 13 июня 1991 г.

Мнения авторов публикуемых статей не всегда совпадают с мнением редакции журнала

ISSN: 2221-8181

Редакционный совет:
митрополит Волоколамский Антоний (сопредседатель),
протоиерей Максим Козлов (сопредседатель),

епископ Петергофский Силуан,
епископ Сергиево-Посадский и Дмитровский Кирилл,
архимандрит Филарет (Булеков),
протоиерей Николай Балашов,
протоиерей Вадим Суворов,
протоиерей Николай Лищенюк,
протоиерей Игорь Якимчук,
протоиерей Алексий Марченко,
игумен Иоанн (Лудищев),
иеромонах Аполлинарий (Панин), 
иеромонах Лука (Пронских)
Пилипенко Е. А. (главный научный редактор),
Первушин М. В. (зав. редакционной коллегией),
Макарова А. А. (ответственный секретарь).



СОДЕРЖАНИЕ

ИСТОРИЯ ЦЕРКВИ

Священник Мераб Саралидзе.
Учреждение Грузинского экзархата в составе Русской 
Православной Церкви: первые шаги сложного 
процесса.......................................................................7

Священник Владимир Васильев.
Архипастырское служение высокопреосвященнейшего 
Гавриила (Городкова) на Белорусской земле..................34

С. Л. Фирсов.
Образ и облик святого праведного Иоанна 
Кронштадтского в предреволюционный период 
(К истории журнала «Кронштадтский пастырь»; 
декабрь 1911–март 1917 гг.).......................................49

Протоиерей Сергий Звонарёв.
Отдел внешних церковных сношений и Совет по 
делам Русской Православной Церкви (религий) при 
митрополите Никодиме (Ротове) и В. А. Куроедове: 
на стыке церковных и государственных интересов.......95



БИБЛИОГРАФИЯ

Священник Илия Семёнов.
Обзорная рецензия на учебное пособие «Русская 
религиозная философия» под редакцией 
К. М. Антонова.............................................................125

CONTENTS............................................................................167



ИСТОРИЯ ЦЕРКВИ





7

Священник Мераб Саралидзе*

УЧРЕЖДЕНИЕ ГРУЗИНСКОГО ЭКЗАРХАТА 
В СОСТАВЕ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ: 

ПЕРВЫЕ ШАГИ СЛОЖНОГО ПРОЦЕССА

Cтатья посвящена исследованию одного из самых драма-
тичных этапов в истории Грузинской Православной Церк-
ви, а именно событиям конца XVIII — начала XIХ в. В эти 
десятилетия из самоуправляемой структуры Грузинская 
Церковь была реорганизована в Грузинский экзархат, подчи-
ненный Святейшему Синоду Русской Православной Церкви.
В означенный период первоиерархами Грузинской Церкви 
были два авторитетных церковных деятеля — католикос 
Антоний II (Багратиони), последний католикос самосто-
ятельной Грузинской Церкви, и первый экзарх новосоздан-
ного Грузинского экзархата в составе РПЦ митрополит 
Варлаам (Эристави). 
В статье содержится рассмотрение, анализ и оценка тех 
событий, которые с безусловным учетом политического 
интереса, а иногда не без политического давления сопут-
ствовали сложным многогранным и неоднозначным про-
цессам реорганизации административного управления Гру-
зинской Православной Церкви в Восточной Грузии, т. е. на 
территории Картли-Кахетинского царства. Приведение 
местных законов и древних обычаев в соответствие с за-

* Автор —  настоятель храма Боголюбской иконы Божией Матери, пос. 
Дубровский, Ленинского городского округа, Московской области. 
Кандидат богословия, докторант 3-го года прикрепления к докто
рантуре ОЦАД.



8

Священник Мераб Саралидзе

конодательством Российской империи шло тяжело, а где-
то очень болезненно.
Почему задействованным в данном процессе сторонам 
так трудно было понять друг друга, что́ могло сложиться 
иначе, каких ошибок можно было бы избежать, как события 
данных десятилетий отразились на будущем Грузинской 
Церкви? Эти и другие вопросы находятся в фокусе внимания 
данной статьи.
Ключевые слова: Грузинская Православная Церковь, Русская 
Православная Церковь, Грузинский экзархат Русской Право-
славной Церкви, Святейший Синод Русской Православной 
Церкви, процессы реорганизации церковного управления.

В истории Грузинской Церкви представляет особый 
интерес переломное время конца XVIII и начала XIХ в., 
когда под влиянием политических факторов Грузинская 
Православная Церковь из самостоятельной автоке-
фальной структуры была реорганизована в Грузинский 
экзархат, подчиненный Святейшему Синоду Русской 
Православной Церкви. Значительную пользу научному 
исследованию проблем этой непростой эпохи могло бы 
принести применение взвешенного объективного ана-
лиза того церковно-исторического контекста, в котором 
возник и делал свои первые шаги Грузинский экзархат. 
Здесь в равной степени имеют значение и восприятие в 
это время Русской Православной Церковью Грузинской 
Церкви, а также анализ самовосприятия и самоиденти-
фикации Грузинской Церкви и грузинского общества в 
тот же период.

Конец XVIII в. в истории Грузии характеризовался 
необходимостью частого обращения к России в целях 
военно-политического сотрудничества в связи с регуляр-
ными вторжениями персов и турок. Уже с 1783 г., когда 
Ираклий II, царь объединенного восточно-грузинского 
царства Картли-Кахети, признал над собой власть и по-
кровительство России, Грузинская Церковь, согласно 
свидетельству выдающегося грузинского церковного 



9

Учреждение Грузинского экзархата...

историка епископа Кириона (Садзаглишвили), ставшего 
в сентябре 1917 г. первым католикосом-патриархом Гру-
зинской Церкви после восстановления ее автокефалии, 
начинает «мало помалу входить в сферу влияния Святей-
шего Синода, каковое упрочивается с фактическим при-
соединением Грузии к России…»1. Данное присоединение 
произошло в соответствии с манифестом Александра I 
от 12 сентября 1801 г. Картли-Кахетинское царство вво-
дилось в состав Российской империи в статусе губернии, 
а в апреле 1802 г. было образовано Высшее грузинское 
управление во главе с генералом К. Кноррингом. При этом 
Грузинской Православной Церкви удавалось некоторое 
время сохранять свою автономию, однако ликвидация 
таковой являлась лишь вопросом времени. 

В данной статье речь пойдет о чрезвычайно сложном 
процессе решения российской властью вопроса о форме 
существования Грузинской Православной Церкви в новых 
условиях в Восточной Грузии, т. е. на территории Картли-
Кахетинского царства2.

Прежде чем начать рассказ о сложном процессе 
вхождения Грузинской Церкви в состав Русской, надо от-
метить важный момент: у них были совершенно разные 
структуры организации и системы управления на момент 
начала этого пути. Русской Православной Церковью со 
времен Петра I управлял Святейший Синод, который 
в свою очередь подчинялся императору. В то же время 
для Грузинской Православной Церкви был характерен 
строй церковной жизни, более похожий на традиционно 
русский церковный порядок, каковым он был в допетров-
ские времена. По состоянию на конец XVIII в. в грузинских 
землях было два католикосата: Мцхетский в Восточной 
Грузии и Абхазский (Западногрузинский) — в Западной 
Грузии. Во главе каждого стоял свой католикос-патриарх, 
который единолично решал все насущные вопросы — 
от чисто церковных до хозяйственно-экономических. 
Влияние католикосов было огромным не только в силу 



10

Священник Мераб Саралидзе

широчайшего круга полномочий, но и в силу того, что 
предстоятелями Церкви как в Восточной Грузии, так и в 
Грузии Западной чаще всего избирали представителей 
правящей династии, а это давало возможность оказывать 
сильное влияние на решение многих государственных во-
просов. Это в полной мере относилось и к хозяйственной 
жизни: католикосат был экономически самодостаточен, 
примерно так же, как и русские монастыри до извест-
ной секуляризационной реформы Екатерины Великой, 
проведенной в 1764 г. Церковь, монастыри и приходы 
владели землями, пастбищами, лесными и водными 
угодьями, в их материально-технической базе имелись 
определенные производства, мастерские и заводы, обе-
спечивавшие Церковь всем необходимым. И при этом 
данные ресурсы не находились под государственным 
контролем. Все это надо было подвергнуть проверке, 
учету и аудиту, и это оказалось сделать весьма нелегко. 
Хотя в Восточной Грузии стороны оказались способны к 
ведению взаимоуважительного диалога, тем не менее на 
разных этапах, как станет видно ниже, возникали спорные 
вопросы и взаимные претензии.

 Однако начало процесса было вполне оптимистич-
ным. Еще в феврале 1801 г. глава Высшего грузинского 
управления генерал Кнорринг обратился с просьбой к 
католикосу-патриарху Антонию II (Багратиони) передать 
в его распоряжение подробные сведения о грузинском 
духовенстве, которые касались нескольких аспектов: 
1) количества епархий, системы их управления и за-
висимости от царской власти; 2) количества мужских и 
женских монастырей, соборных и приходских церквей, а 
также источника их доходов; 3) как в епархиях устроена 
судебная система управления монастырями и церквами; 
кто и в каком звании служит в данной системе и на каком 
жалованьи состоит; 4) в каких судах находятся в ведении 
гражданские дела в отношении духовных лиц; 5) из каких 
сословий лица принимают духовные чины; каким обра-



11

Учреждение Грузинского экзархата...

зом (выбором общин или назначением какого-либо на-
чальства) они оказываются кандидатами на посвящение; 
6) каково состояние духовного образования в епархиях, 
каковы его основные характеристики и на чьем оно на-
ходится содержании3. 

Антоний II, о котором можно с уверенностью го-
ворить, анализируя предыдущие годы его церковного 
служения, что он искренне верил в лучшие перспективы 
сближения Грузии и России, не только своевременно 
предоставил исчерпывающий ответ, но и дополнил его 
очерком истории Грузинской Церкви. В этом документе 
свидетельствуется, что по состоянию на 1801 г. на терри-
тории Картли действовало восемь кафедр: четыре из них 
были митрополичьими (Самтаврская, Тифлисская, Руис-
ская и Цилканская), одна — архиепископской (Манглис-
ская) и три — епископскими (Урбнисская, Самтависская и 
Никозская). В Кахетии существовало шесть епархий: три 
митрополичьи (Алавердская, которая на тот момент нахо-
дилась в управлении католикоса-патриарха, Бодбийская 
и Ниноцминдская), одна архиепископская (Руставская) 
и две епископские (Некресская и Харчашнисская)4. При-
мечательно, что некоторое время спустя Антоний II при 
попытке поручить управление одной из епархий новому 
архиерею получил через преемника К. Кнорринга гене-
рала П. Цицианова довольно строгое напоминание об 
указании императора Александра I «не умножать в Грузии 
высоких в духовенстве званий», а кафедры, оставшиеся 
после смерти того или иного епархиального архиерея 
вдовствующими, не замещать, а присоединять к сосед-
ним5.

Кроме того, Антоний II сообщил в своем отзыве, 
что архиереи, архимандриты и духовенство монастырей 
получали доходы от церковных и монастырских крестьян 
и имений, тогда как приходские священники — от треб и 
личного хозяйства. Избрание в духовные звания (чины) 
производилось не только из духовного, но и из других 



12

Священник Мераб Саралидзе

сословий. При церквях всех епархий осуществлялось 
обучение грамоте, церковному пению и закону Божию. 
Таким дисциплинам, как богословие, философия, история, 
риторика, математика и грамматика, обучали в духовных 
семинариях в Тифлисе и Телави, которые были открыты 
отцом Антония II, грузинским царем Ираклием II, но в 
это время, однако, не действовали, что само по себе тоже 
является показателем стагнации церковной жизни Грузии 
на тот период. 

Католикос представил некоторые сведения о зе-
мельных владениях епископов6 и о составе грузинского 
духовенства7. Тем не менее католикос-патриарх, выражая 
внешние почтительность и покорность по отношению к 
российским властям, на деле не всегда выполнял их ука-
зания. В течение всего первого десятилетия XIX в. преоб-
разования в сфере церковного управления в Восточной 
Грузии шли гораздо медленнее, чем это было запланиро-
вано российской администрацией. К 1809 г. так и не уда-
лось осуществить опись всей собственности Грузинской 
Церкви. Отсутствие точных сведений о доходах делало 
невозможным введение штатов духовенства в Грузии8.

Необходимость непосредственного подчинения 
Грузинской Церкви органам духовного управления Рос-
сийской империи становилась все более очевидной для 
всех сторон. 

Приезд в Грузию в феврале 1809 г. нового главно-
управляющего, генерала Александра Петровича Торма-
сова, дал импульс началу решения накопившихся про-
блем. С его именем связывается политика энергичного, 
деятельного вмешательства в организацию церковного 
управления в Грузии. Он пытался наладить диалог со 
всеми сторонами и в равной степени прислушивался к 
мнению как петербургского начальства, так и предста-
вителей грузинской стороны. 

Тормасов быстро убедился в том, что реформиро-
вание Грузинской Церкви действительно затруднялось 



13

Учреждение Грузинского экзархата...

отсутствием точных сведений о количестве церквей, 
священнослужителей, их доходах, а чтобы эти сведения 
появились, надо было, по его мнению, Грузинскую Цер-
ковь переформировать по русскому образцу. Важно по-
нимать, что управление материальными делами Церкви 
в епархиях Российской империи осуществлялось в рас-
сматриваемое время с помощью духовных консисторий 
или дикастерий. Их работа, как считал генерал, и должна 
была стать образцом. Главноуправляющий в июне 1809 г. 
в письме обер-прокурору Синода князю Голицыну сооб-
щил о необходимости учреждения в Грузии Дикастерии9. 
С такой инициативой, согласно сообщению Тормасова, 
вышел сам католикос Антоний. Генерал весьма развернуто 
излагает свои соображения о том, что и как надо реорга-
низовывать в Грузинской Церкви. Суть предложений в 
следующем: 1) главой Дикастерии «во уважение царского 
рода и всеобщего к нему здесь почтения»10 должен стать 
сам католикос-патриарх (в этом случае он назначался бы 
ее президентом). В роли заместителя планировался архие-
пископ Ахтальский Варлаам (Эристави), «бывший в России 
и знающий уже весь порядок дел, до духовного правления 
относящегося»11. Это вполне объяснимо: он много лет про-
вел в России, жил в Санкт-Петербурге в Александро-Не-
вском монастыре, с 1801 г. был советником митрополита 
Санкт-Петербургского Амвросия (Подобедова) и вошел в 
состав Святейшего Синода. Он прекрасно владел русским 
языком, знал русскую литературу, и это выделяло его из 
среды грузинских архиереев. Помимо этого планирова-
лось иметь других трех присутствующих членов по выбору 
духовенства, также одного секретаря и одного переводчи-
ка; 2) необходимо изыскать средства на здание, где будет 
располагаться Дикастерия, на содержание ее служителей 
и на другие нужды: на первый раз предлагается выделить 
5 тыс. рублей серебром единовременно. Впоследствии, 
когда Дикастерия будет учреждена, необходимая сумма 
может быть получаема ежегодно из церковных дохо-



14

Священник Мераб Саралидзе

дов; 3) в силу того что католикос-патриарх постоянно 
пребывает в Тифлисе, где несравненно большая часть 
церквей принадлежит его епархии, нет смысла иметь в 
грузинской столице еще одного особого eпархиального 
apxиepeя; 4) предлагается, ввиду необходимости иметь в 
Дикастерии какого-либо опытного сотрудника, знающего 
порядок российского делопроизводства, ввести в ее члены 
директора Тифлисского благородного училища протоие-
рея Алексея Петриева; 5) поскольку протоиерей Алексей 
Петриев имеет еще с 1803 г. позволение вступить в мона-
шество, рекомендуется поставить его в архимандриты и 
определить в Сионскую соборную церковь, поручив ему 
и всю Тифлисскую епархию, где он должен будет навести, 
работая параллельно в Дикастерии, порядок между духо-
венством, подавая ему во всем пример; 6) предлагается 
учредить в Грузии духовную семинарию для повышения 
уровня образования детей из духовного сословия; при 
этом оговаривается, что эта цель может быть исполнена 
несколько позднее, когда станет очевиден источник фи-
нансирования, «пока церковные доходы и число духовен-
ства будут приведены в известность»12. 

Генерал Тормасов пишет письмо Антонию II, в ко-
тором содержится просьба к католикосу в случае импера-
торского одобрения как можно скорее поддержать данное 
начинание: «Я нахожу весьма полезным, чтобы теперь же 
положить сему первое начало, и так как Ваше Святейше-
ство первенствующий над всем здесь грузинским духо-
венством, то, избрав по желанию Вашему духовных особ 
опытных и Вам известных, составить из них род духовной 
комиссии, поручив оной неукоснительно заняться описа-
нием по всей Грузии числа церквей и состоящего при оных 
духовенства»13. В том же письме мы вновь встречаем, со 
ссылкой на повеление императора от 7 июля 1804 г., напо-
минание о запрете новых рукоположений, чтобы «отнюдь 
никто не был посвящаем без самой крайней надобности в 
духовное звание до получения высочайшего решения об 



15

Учреждение Грузинского экзархата...

учреждении Дикастерии, и то с ведома правительства да-
бы при излишнем и теперь числе духовенства, после, когда 
установлено будет духовное правление, а вместе с оным 
и надлежащий порядок, чрез новое ныне умножение 
духовенства не поставить cиe правление в совершенную 
невозможность определить к местам существующих те-
перь духовных особ, и подвергнуть истощению церковные 
доходы, если при каждой церкви будут излишние духов-
ные чиновники, коих содержание могло бы обращаться 
в пользу церквей»14.

Однако два месяца спустя в прошении архиепи-
скопа Арсения, митрополита Тифлисского, к императору 
Aлександру I все предложения Тормасова подвергаются 
критике со стороны иерарха, ссылающегося на свою 
многолетнюю бескорыстную службу императору и пре-
столу. Владыка, понятным образом, недоволен перепод-
чинением Тифлисской епархии, которую он при новом 
раскладе теряет, а во всех своих бедах винит идущего на 
повышение, согласно проекту Тормасова, уже упоминав-
шегося протоиерея Алексея Петриева, которого считает 
лжецом, интриганом и карьеристом. Правитель Грузии 
Ахвердов, главнокомандующий Тормасов, митрополит 
Варлаам (Эристави) и даже сам католикос-патриарх Ан-
тоний II также живописуются в данном жалобном письме 
не в лучшем виде. Ключевая фраза послания: «Всемило-
стивейший великий Государь! Соблаговолите исследовать 
здешние духовные дела, и да не буду я удален от церкви 
моей в другую епархию, чего я не желаю да и нет в Грузии 
такого обычая, чтобы архиерея удалять из своей церкви 
в чужую» 15. 

Кем бы ни был митрополит Арсений, а он, как по-
казывают дальнейшие документы16, сам оказался чело-
веком тяжелым и непростым по характеру, но здесь мы 
видим взгляд изнутри: сразу становится ясно, что было 
трудно приемлемым для грузинского общества, как для 
церковных служителей, так и для простого народа. Взгляд 



16

Священник Мераб Саралидзе

русской администрации диктовался утилитарным подхо-
дом, желанием «привести дела в порядок», и это с импер-
ской точки зрения было вполне логично в тех условиях, 
но почему-то никто не захотел сначала понять, какие 
меры будут грузинским обществом поняты и приняты, 
а какие — нет. Готовность «ради пользы дела» двигать 
клириков, как фигуры на шахматной доске, отрывая их от 
родных общин и приходов, где они были как дома и где 
к ним уже все привыкли, сокращать количество общин, 
готовность рушить прежний уклад, ни с кем не посовето-
вавшись, — в этом и была главная беда предпринимаемых 
реформ. Нежелание должным образом объяснить эти идеи 
привело к естественному замедлению и без того крайне 
слабо подготовленного процесса, что в Восточной Грузии 
хотя бы не привело к кровопролитию, а вот в Западной 
Грузии, — что является темой отдельного разговора, — все 
будет гораздо сложнее. Итак, как следует из всего выше-
изложенного, ряд объективных причин способствовал 
тому, что процесс унификации, как и прежде, двигался со 
скрипом: дальше благих намерений дело не шло.

В начале ноября 1809 г. князь Голицын излагает 
в письме генералу Тормасову пожелание императора, 
чтобы католикос лично приехал в Санкт-Петербург для 
решения всех организационных вопросов, связанных с 
Дикастерией17. Однако Антоний II в письме к генерал-
майору Ахвердову сообщил, что не может приехать по 
состоянию здоровья и предложил вместо себя в качестве 
представителей грузинской стороны для ведения перего-
воров таких архиереев, как Варлаам (Эристави) и Досифей 
(Пицхелаури)18. Будущее покажет, что это стало фатальной 
ошибкой католикоса. 

Пока шли переговоры и визит грузинских цер-
ковных делегатов готовился, ряд писем, написанных в 
феврале и марте 1810 г., связан с обсуждением уже из-
ложенных проблем: церковный суд выносит осуждение 
митрополиту Арсению за отказ дать ответ на обвинение 



17

Учреждение Грузинского экзархата...

по семи эпизодам и за уклонение от встречи с делега-
тами, данные обвинения ему приносящими, а также за 
неявку на заседания церковного суда19; Тормасов пишет 
Голицыну о том, что вместо католикоса Антония в сто-
лицу поедет митрополит Варлаам, а также знакомит его 
с судебным решением по делу митрополита Арсения20; 
князь Голицын отвечает Тормасову, что император хочет, 
чтобы все-таки католикос приехал лично после своего 
выздоровления21; далее Тормасов пишет три отноше-
ния Голицыну, в которых речь идет преимущественно о 
митрополите Арсении, сопротивляющемся учреждению 
Дикастерии22, и еще письмо князю Куракину о создании 
в Тифлисе типографии23. При этом Тормасов некоторое 
время продолжает вести переписку с католикосом Ан-
тонием так, что еще нет и намека на то, что тот скоро 
потеряет все свои титулы, статусы и власть: в апреле он 
пишет ему о том, как будут распределены службы по дням 
в Кашветской церкви Тифлиса в плане богослужебного 
языка, имея в виду расположение там главнокоманду-
ющего и генерал-губернатора, желающих, естественно, 
молиться на церковно-славянском24; в ответ он получает 
чрезвычайно полное и вполне любезное письмо католи-
коса, в котором тот обстоятельно излагает, какие меры 
приняты им для того, чтобы богослужение велось как на 
церковно-славянском, так и на грузинском языке, и при 
этом, чтобы грузинские священники не теряли своих до-
ходов в те дни, когда они не совершают богослужений25.  

И только 12 июля ситуация меняется: Тормасов 
пишет католикосу Антонию крайне двусмысленное пись-
мо, которое выдержано в вежливом тоне, однако между 
строк читается категорическое требование выезжать в 
Петербург как можно быстрее, иначе будет хуже. С одной 
стороны, автор пишет: «Покорнейше прошу не принимать 
мои советы за стеснение Вашей свободы, о чем я никогда 
мысли не имел и к чему Вы никогда малой причины не 
подавали»26. С другой стороны, такие слова, как «получа 



18

Священник Мераб Саралидзе

же рапорт от правителя Грузии, что Вы изволили от-
ложить отъезд Ваш до конца августа, я обязанным себя 
почел подать Вам искренний мой совет о поспешении 
исполнить волю Его Императорского Величества, сопря-
женную с собственною Вашей пользою, которую разумел 
я не в личных Ваших выгодах, но заключал Вашу пользу 
в учреждении порядка в делах духовных, о чем Вы сами 
представлять изволили»27, несомненно должны были на-
сторожить грузинского предстоятеля. Слова Тормасова 
означали: император не скрывает своего разочарования 
тем, что католикос не хочет торопиться ехать в столицу, 
а это в свою очередь по всем законам дипломатии озна-
чало, что ответные шаги не заставят себя ждать.

Очевидно в Петербурге решили не делать ставку 
на престарелого Антония II, предпочтя искать альтерна-
тивные варианты. Далее нужно было лишь найти повод, 
чтобы увести его в тень. В условиях хозяйственно-эконо-
мического хаоса в Грузинской Церкви повод не заставил 
себя долго ждать. Уже в конце июля 1810 г. католикос-
патриарх был обвинен прокурором верховного Грузин-
ского правительства в масштабной раздаче церковных 
владений частным лицам28. В ответ главноуправляющий 
аннулировал своим предписанием все грамоты о переда-
че церковных имений частным лицам. В сентябре 1810 г. 
на рассмотрение императора был представлен доклад 
«О некоторых злоупотреблениях католикоса Антония», 
и объяснительное письмо последнего29 уже ничего не 
могло изменить. В конце сентября 1810 г. в письме к 
генералу Тормасову обер-прокурор Святейшего Синода 
князь Голицын пишет судьбоносное заключение: импе-
ратор Александр I желает видеть действенные меры по 
пресечению хищений и сохранению церковных иму-
ществ, незаконно розданных частным лицам Грузинским 
католикосом Антонием. При этом император, по словам 
Голицына, видя, что Святейший Синод не имеет никакого 
представления о реальной церковной жизни Грузии, на-



19

Учреждение Грузинского экзархата...

казывает местному руководству, т. е. Тормасову, вступить 
в контакт «с пребывающим в Грузии архиепископом 
Варлаамом и сообразно с местными обстоятельствами, 
представить мнение, в каком виде и на каком основании 
устроить управление грузинским духовенством, так чтобы 
оно было в зависимости Св. Синода, при чем означить и 
лица, в состав сего управления войти долженствующие»30. 

Документ свидетельствует, что католикос Антоний 
воспринимается как подозреваемый в хищениях, ставка 
отныне делается на архиепископа Варлаама, и именно 
в соработничестве с ним придется решать организаци-
онные вопросы: принимать это должно как приказ, по-
скольку письмо транслирует монаршью волю. При этом 
указание, что император обратил внимание на отсутствие 
у Синода влияния на Грузинскую Церковь и отсутствие у 
него сведений о делах ее духовенства, не может не вы-
зывать недоумение, если учесть, что реформы шли уже 
девять лет. 

В ноябре того же года Антоний II все-таки вынужден 
был приехать в Петербург, но уже в качестве не руково-
дителя делегации, ведущей переговоры, а должностного 
лица, выпроваживаемого на покой. В данных условиях 
выезд католикоса за пределы Грузии фактически означал 
его изгнание. 

Католикоса Антония остается лишь искренне пожа-
леть: конечно, он не заслуживал такой участи; находясь 
под перекрестным огнем различных взглядов и интере-
сов, он пал жертвой сложного процесса реорганизации 
основ церковной жизни в Восточной Грузии. Наверное, 
его беда заключалась в том, что он не смог проявить ре-
шительность, которая была необходима для учреждения 
Дикастерии, а также способность адаптировать реформы 
к местным условиям и к чаяниям грузинского духовен-
ства. Более активные действия католикоса Антония могли 
бы вызвать сопротивление местной церковной среды; 
но, с другой стороны, бездействие тоже оказалось раз-



20

Священник Мераб Саралидзе

дражителем для обеих сторон. После практического от-
странения католикоса временное управление Грузинской 
Церковью перешло к митрополиту Варлааму (Эристави), 
который происходил из древнего грузинского рода ксан-
ских эриставов (правителей Ксанской области). Именно 
он фигурирует в роли лица, продвигающего реформы, 
в дальнейших источниках.

В феврале 1811 г. генерал Тормасов в письме князю 
Голицыну вновь повторяет свое убеждение в том, что 
проблема заключается в отсутствии должного учета, ибо 
доходы Церкви «состоят до сего времени в распоряжении 
епархиальных архиереев, которые никакого отчета в до-
ходах никому не дают, да и сами о них точного сведения 
не имеют»31. В своем отношении Тормасов, в частности, 
напоминает о Дикастерии, повторяя, что их функции 
заключались в том, чтобы «получать представления от 
епархий и архимандрий обо всем касающемся до духо-
венства, рассматривать и поверять все счеты о приходах 
и расходах и распоряжаться расходами, назначенными 
на содержание гимназии, школ и прочих богоугодных 
заведений»32. 

Цель была задана: в Грузии надо создать Дикасте-
рию, которая должна по сути выполнять функцию канце-
лярии по управлению церковным имуществом и вносить 
ясность в механизмы и результаты сбора и расходования 
церковных средств. Поскольку с этой задачей католикос 
Антоний не справился, митрополиту Варлааму представи-
лась возможность проявить себя на поприще церковного 
управления. В упомянутом февральском письме 1811 г. 
генерала Тормасова князю Голицыну содержится рассказ 
главнокомандующего о представленных ему отчетах и 
планах митрополита Варлаама, где можно увидеть полный 
анализ состояния дел в Церкви, включавший и подроб-
ное перечисление всех церковных владений. В распоря-
жении Синода оказался не только список епархий, но и 
информация о том, «сколько в Грузии находится церквей, 



21

Учреждение Грузинского экзархата...

архиереев, священников и прочих священнослужителей, 
и принадлежавших им крестьянских дворов»33, а также о 
примерном размере доходов с указанных имений. В этом 
же письме генерал Тормасов с прибавлением собствен-
ных комментариев и предложений представляет в Синод 
составленный митрополитом Варлаамом план преоб-
разований структуры и системы управления Грузинской 
Церковью в Восточной Грузии34. В данном документе были 
систематизированы те меры имперского правительства, 
которые принимались в отношении Грузинской Церкви 
в течение первого десятилетия XIX в., но теперь устраня-
лась необходимость осуществлять их через католикоса-
патриарха, который часто, особенно в случае давления на 
него, ссылался на свои права независимого предстоятеля 
автокефальной Церкви, освященные в течение почти 
полутора тысяч лет христианской традицией. С отъездом 
Антония II появилась возможность значительно ускорить 
процесс реорганизации Грузинской Церкви и ее встраи-
вание в контекст имперских религиозных институтов35. 

Согласно плану митрополита Варлаама, необходимо 
было существенно сократить число епархий в Картли и 
Кахетии (с 14, существовавших ранее, до 2), перевести 
в казенное ведомство всех церковных крестьян, дворян, 
принадлежавшие им земельные владения, открыть в 
Тифлисе духовную гимназию, создать семинарию для 
подготовки миссионеров36. Для упорядочения доходов и 
расходов Церкви план митрополита (как мы видим его в 
пересказе Тормасова) как раз и предусматривал создание 
Дикастерии. Членами Дикастерии митрополитом и глав-
нокомандующим было предложено назначить не архиере-
ев, а архимандритов и протоиереев. Во главе Дикастерии 
предусматривалось поставить митрополита Мцхетского 
и Карталинского и экзарха Синодского над Грузией с тем, 
чтобы «быть ему под ведомством Святейшего Синода, 
представляя оному в случае дел важных и нужных на 
разрешение, а о предписанных ему от Св. Синода делах 



22

Священник Мераб Саралидзе

входить рапортами»37. Таким образом, главой церковной 
иерархии должен был стать архиерей в звании митро-
полита Мцхетского и Карталинского и одновременно — 
экзарха Синода над Грузией с присвоением ему навсегда 
звания члена Святейшего Синода. В силу сложившихся 
обстоятельств и хорошего знания митрополитом Вар-
лаамом синодальной системы он являлся оптимальной 
кандидатурой на должность экзарха Грузии. 

30 июня 1811 г. Александром I был утвержден до-
клад Синода, в котором содержался проект реформ, 
подготовленный митрополитом Варлаамом38. Этот день 
считается официальной датой упразднения самоуправ-
ления Грузинской Православной Церкви. Любопытно, что 
ни в одном официальном российском документе, не ис-
ключая и упомянутого доклада Синода, этот акт открыто 
не провозглашался. В документах не упоминались ни 
слово «автокефалия», ни факт ее отмены и упразднения 
кафедры мцхетских католикосов. Фигура предстоятеля 
Грузинской Церкви фактически подменялась фигурой 
экзарха, назначаемого императором по представлению 
Синода и в отличие от грузинского католикоса во всем 
ему подчиненного. На месте Мцхетского католикосата, 
таким образом, учреждался Грузинский экзархат, непо-
средственно зависящий от императора как главы всей 
Русской Православной Церкви39. Что касается Антония II, 
то необходимо пояснить, что сразу после учреждения 
экзархата Святейший Синод упразднил католикосат как 
форму управления, после чего бывший предстоятель Гру-
зинской Церкви был удален на покой под Нижний Нов-
город. Он доживал свои дни в селе Лыскове, окруженный 
заботой потомков грузинского царя Вахтанга VI, живших 
там же. Все полученные титулы, статусы, регалии и награ-
ды — штат «первоклассного митрополита», зеленая бар-
хатная мантия, орден св. Андрея Первозванного, годовая 
пенсия в размере 54 тыс. рублей ассигнациями, карета и 
прочее — едва ли стали для него должным утешением. 



23

Учреждение Грузинского экзархата...

Остается лишь пожалеть, что он не оставил каких-либо 
мемуаров и воспоминаний о той поре, когда он оказался 
вовлеченным во все эти сложные события.

В позднейшие эпохи предметом пересудов и дис-
куссий стал вопрос об автокефалии Грузинской Церкви, 
о ликвидации католикосата как формы управления. Впер-
вые пересмотр взглядов на эти события был предложен 
еще на собраниях Предсоборного присутствия, но там, 
несмотря на острую полемику, он носил вполне коррект-
ный научный характер40. Однако современная полемика 
по данному вопросу, к сожалению, далека от объектив-
ности, на нее слишком большое влияние оказывает по-
литика. В Грузии много можно читать о судьбе последнего 
католикоса, о ликвидации автокефалии как проявлении 
агрессивной политики «русского империализма». Однако, 
принимая во внимание эти аргументы, надо отметить, что 
рассуждения в подобном ключе лишены реалистичности, 
поскольку не учитывают общего контекста той эпохи. 
В условиях обстоятельств первой половины XIX в. само 
грузинское общество (речь идет о Грузии Восточной, т. е. о 
Картли и Кахетии) было, несмотря на все разногласия, 
абсолютно открыто к диалогу с Россией, к принятию ее 
образцов и к тому, чтобы две Церкви оказались объеди-
нены. Рассуждать же о том, мог ли данный процесс пойти 
иначе, например, можно ли было провести реформы без 
ликвидации самоуправления Грузинской Церкви или без 
ликвидации статуса католикоса, с точки зрения наших 
сегодняшних представлений неверно. 

Митрополит Варлаам, став 8 июля 1811 г. экзархом 
Грузии и митрополитом Мцхетским и Карталинским, на-
чал осуществлять те реформы, которые он и представил 
ранее Сенату и которые получили одобрение импера-
тора в июне 1811 г. В качестве одного из своих первых 
масштабных начинаний он осуществил отчуждение 
церковных земель от так называемых церковных дворян, 
т. е. дворян, «принадлежащих епархиям и монастырям», 



24

Священник Мераб Саралидзе

которые пользовались церковными имениями по праву 
управителей41. Таким образом, церковное имущество 
частично секуляризировалось, переходя в ведомство го-
сударственной казны, а то имущество, которое оставалось 
у Церкви, переходило под контроль Синода и Дикастерии. 
Для устранения конфликтов, которые неизбежно воз-
никли бы между казенными и церковными крестьянами, 
и упреждения посягательств на церковное имущество 
со стороны официально отошедших в ведомство казны 
дворян экзарх предложил Синоду выселить этих дворян с 
их крестьянами на незанятые земли в степной местности, 
именовавшейся Лори42. Данная местность принадлежала 
государству и не использовалась в сельскохозяйственных 
целях. Церковь выкупала хозяйственные постройки таких 
дворян и крестьян, предоставляя им возможность воз-
вести их заново уже в иных условиях.

Митрополит Варлаам инициировал открытие пев-
ческой капеллы, состоявшей из грузин. В октябре 1811 г. 
митрополит обратился к главноуправляющему в Грузии 
маркизу Ф. О. Паулуччи, вступившему в эту должность ле-
том 1810 г., с просьбой о содействии в открытии певческой 
капеллы, особенность которой состояла в том, что все пе-
сенные композиции должны были исполняться на русском 
языке: «Вступив по соизволению Государя Императора в 
управление грузинским духовенством, при образовании 
оного, предполагаю завесть здесь из грузин певческую ка-
пелию на российском диалекте...» 43. Во главе капеллы был 
поставлен полковой священник Михаил Иванов, которого 
экзарх характеризует в письме крайне положительно44. 

Важной заслугой митрополита Варлаама является 
создание в Петербурге грузинской типографии, деятель-
ность которой в отличие от более ранней аналогичной 
типографии, открытой Григорием Хартчашнели там же 
в 1768 г., носила регулярный характер. 

Епископ Кирион (Садзаглишвили) в своем иссле-
довании отмечает, что «печатание грузинских богослу-



25

Учреждение Грузинского экзархата...

жебных книг при нем [Варлааме. — М.С.] и благодаря его 
личному старанию и энергии производилось в больших, 
чем раньше, размерах»45.  

Однако дальше дело принимает неожиданный пово-
рот. С одной стороны, в документе от 17 октября 1814 г., 
направленном Святейшим Синодом в Правительствую-
щий Сенат, содержится обширное описание состоящей из 
27 пунктов инициативы Голицына по поводу устройства 
духовных дел в Грузии, инициированной епископом Доси-
феем (Пицхелаури)46. Комплекс этих инициатив повторяет 
все те же идеи, о которых речь уже шла выше, и кажется, 
что все идет по плану. 

Далее, документы, относящиеся к последовавшим 
после этого месяцам, содержат много интересной пе
реписки на самые разные темы, где речь идет как о судьбе 
новоучреждаемой Осетинской миссии, так и об управле-
нии земельными владениями. Характерно, что большин-
ство документов 1814 и 1815 гг. посвящены земельному и 
налоговому праву и тем сложностям, которые связаны с 
этими аспектами делопроизводства. Митрополит Варла-
ам и генерал Н. Ф. Ртищев, с февраля 1812 г. занимавший 
должность военного главнокомандующего в Грузии и 
главноуправляющего по гражданской части, ведут пе
реписку о самых разных проблемах, о тонких моментах, 
сопряженных с передачей земли в Западной Грузии, о том, 
какие собираются налоги с самых разных форм доходов и 
проч.47 Показательно, что авторитет экзарха в этих пись-
мах не подвергается никакому сомнению. Все процессы 
проходили крайне непросто, но в документах мы не на-
ходим никаких нюансов, которые могли бы поставить под 
сомнение репутацию митрополита Варлаама в контексте 
этих событий. Даже Ртищев и Голицын в своих письмах 
высказываются об экзархе Варлааме и о митрополите 
Досифее крайне уважительно. 

А дальше все начинает быстро меняться: в 1816 г. 
новым главноуправляющим в Грузии и командующим 



26

Священник Мераб Саралидзе

отдельным Грузинским корпусом на Кавказе назначается 
генерал-лейтенант Алексей Ермолов, отличавшийся ре-
шительностью в действиях и категоричностью в сужде-
ниях. Он был более человек военный, нежели управленец 
или организатор, но ему пришлось вникать в кавказскую 
специфику: тут и военные вопросы, и административно-
политические нюансы, и споры о владении имениями, 
и личные обиды одних против других, ну и, конечно, 
вопросы церковно-организационного плана. В его доста-
точно обширном первом рапорте речь идет в основном 
об Осетинской комиссии и о конфликтах, связанных с 
князьями Эристовыми48. Единственный документ в Актах 
Кавказской археографической комиссии, связывающий 
нового главноуправляющего и экзарха, — это письмо 
Ермолова к митрополиту Варлааму, написанное в ноябре 
1816 г. В этом письме речь идет исключительно о жалобе 
архимандрита Никифора на князей Эристовых, предъ-
являющих к нему претензии по поводу того, что их не 
поминают на богослужении, как прочие архиереи других 
князей. Ермолов, ознакомившись с данной ситуацией по 
результатам работы посланного им следователя, совет-
ника экспедиции суда и расправы VIII класса Куницкого, 
просит экзарха «воспретить строжайше духовенству по-
минать при богослужении фамилию как тех князей, так и 
других; в противном же случае требующие от духовенства 
того будут преданы законному суждению»49. Никаких при-
знаков конфликта нет. Однако нельзя упускать из виду 
одну деталь: князья Эристовы (по-грузински Эристави) 
принадлежат к тому же роду ксанских эриставов, что и 
экзарх. Скорее всего это родство могло сыграть некую не-
выгодную для митрополита Варлаама роль в его дальней-
шей судьбе. Так или иначе после этих жалоб происходит 
резкая перемена в отношении к экзарху. 

Если до этого никаких жалоб на митрополита Варла-
ама не было, — наоборот, он казался основным двигателем 
процесса реформ, — то тут вдруг ситуация выворачива-



27

Учреждение Грузинского экзархата...

ется наизнанку. К этому времени внезапно выясняется, 
что о деятельности экзарха накопилось значительное 
количество отрицательных отзывов: долговременное 
невыполнение обещаний об открытии семинарии, орга-
низационные неудачи, связанные с Дикастерией, и др. 
Святейший Синод ставит на вид митрополиту Варлааму 
(Эристави) его якобы безынициативность и несостоятель-
ность; подобная оценка была дана также и деятельности 
архиепископа Телавского Досифея (Пицхелаури). В итоге 
указом императора от 14 мая 1817 г. митрополит Варлаам 
и архиепископ Досифей были уволены50. Вопрос в данном 
случае в том, где же эти замечания были раньше, почему 
указаний на какие-то конкретные претензии нет в исто-
рических источниках и официальных документах. 

В истории устранения митрополита Варлаама невоз-
можно не увидеть политической подоплеки. Представля-
ется, что по политическим соображениям было признано 
целесообразным поставить экзархом великоросса с це-
лью ускорения процесса интеграции. Экзарха Варлаама 
держали до тех пор, пока он был полезен с точки зрения  
Синода. В Актах Кавказской археографической комис-
сии об увольнении митрополита Варлаама лишь в июле 
1817 г. (уже в прошедшем времени) сообщается в письме 
архимандрита Афанасия Квабтахевского генерал-майору 
Кутузову, где автор просто цитирует императорское по-
веление: «Митрополита и экзарха Варлаама, уволив от 
управления епаршескими делами и от всех должностей 
в Грузии, вызвать в С.-Петербург для присутствования в 
Святейшем Синоде»51. Конечно, это лучше, чем у католи-
коса Антония: выглядит, как увольнение на повышение. 
Все-таки жизнь в Петербурге и дела при Синоде — это 
внушительно и почетно. Однако так или иначе Варлаам 
(Эристави) оказался первым и последним экзархом Гру-
зии, происходившим из этнических грузин. В последую-
щем руководство Грузинской Церковью осуществлялось 
русскими иерархами. 



28

Священник Мераб Саралидзе

Безусловно, вся эта история как в зеркале отражает 
условия того времени: Церковь находилась в тисках госу-
дарственной системы, что, безусловно, представляет со-
бой явление неканоническое и ненормальное. Сложность 
тех процессов, которые протекали в Грузии, возникала из 
того, что сама система, как представляется, была далека 
от совершенства. Жертвой этого и стали как католикос 
Антоний, так и экзарх Варлаам. 

И тем не менее, как бы это ни воспринималось нами 
сегодня, в тех условиях синодальная форма управления 
не имела альтернативы, поскольку две формы управления 
Церковью в одном государстве были невозможны, и все 
процессы объединения двух церковных структур прихо-
дилось проводить, считаясь с ней. Синодальная система в 
неизменном виде просуществовала весь ХIХ в., а Грузин-
ская Церковь после вышеизложенных событий еще целое 
столетие шла к новому обретению своей самостоятельно-
сти в ХХ в., уже в современных условиях. Что же касается 
XIX в., то первый период становления экзархата оставил 
после себя вопросы, на которые ответы дало само время. 
Могло ли это объединение пройти успешнее, ровнее, 
с меньшими потерями? Может быть; однако очевидно, 
что сторонам в любом случае пришлось бы идти навстречу 
друг другу. Дальнейший ход развития событий показал, 
что период экзархата может восприниматься в большей 
степени положительно, нежели отрицательно; именно в 
этот период Грузинская Церковь достигла значительных 
высот, что, несомненно, является заслугой тех, кто по-
трудился и на его первом этапе, с 1801 по 1817 г.

Источники и литература

1. Акты, собранные Кавказской Археографической Комиссией. 
Т. 1. Акт № 647. Тифлис, 1866.

2. Акты. Т. 1. Акт № 648. Тифлис, 1866.
3. Акты. Т. 1. Акт № 649. Тифлис, 1866.



29

Учреждение Грузинского экзархата...

4. Акты. Т. 2. Акт № 511. Тифлис, 1868.
5. Акты. Т. 4. Акт № 217. Тифлис, 1870.
6. Акты. Т. 4. Акт № 218. Тифлис, 1870.
7. Акты. Т. 4. Акт № 219. Тифлис, 1870.
8. Акты. Т. 4. Акт № 221. Тифлис, 1870.
9. Акты. Т. 4. Акт № 222. Тифлис, 1870.
10.Акты. Т. 4. Акт № 223. Тифлис, 1870.
11. Акты. Т. 4. Акт № 224. Тифлис, 1870.
12. Акты. Т. 4. Акт № 225. Тифлис, 1870.
13. Акты. Т. 4. Акт № 226. Тифлис, 1870.
14. Акты. Т. 4. Акт № 227. Тифлис, 1870.
15. Акты. Т. 4. Акт № 219. Тифлис, 1870.
16. Акты. Т. 4. Акт № 231. Тифлис, 1870.
17. Акты. Т. 4. Акт № 233. Тифлис, 1870.
18. Акты. Т. 4. Акт № 234. Тифлис, 1870.
19. Акты. Т. 4. Акт № 240. Тифлис, 1870.
20. Акты. Т. 4. Акт № 242. Тифлис, 1870.
21. Акты. Т. 4. Акт № 247. Тифлис, 1870.
22. Акты. Т. 4. Акт № 250. Тифлис, 1870.
23. Акты. Т. 5. Акт № 79. Тифлис, 1873.
24. Акты. Т. 5. Акт № 489. Тифлис, 1873.
25. Акты. Т. 5. Акт № 491. Тифлис, 1873.
26. Акты. Т. 5. Акт № 501. Тифлис, 1873.
27. Акты. Т. 5. Акт № 502. Тифлис, 1873.
28. Акты. Т. 5. Акт № 503. Тифлис, 1873.
29. Акты. Т. 6. Акт № 489. Тифлис, 1874.
30. Акты. Т. 6. Акт № 490. Тифлис, 1874.
31. Акты. Т. 6. Акт № 493. Тифлис, 1874.
32. Журналы и протоколы Высочайше учрежденного Предсо-

борного присутствия (1906 г.). Том 3: Продолжение журналов 
заседаний Второго, Третьего, Четвертого и Пятого отделов. М., 
2014. С. 3–401.

33. Кирион (Садзаглишвили), еп. Краткий очерк истории Грузин-
ской Церкви и Экзархата за XIX столетие. Тифлис, 1901. 

34. РГИА. Ф. 797. Оп. 2. Д. 4749. Л. 88.
35. Рыбаков А. Л. В «области Кесаря»: Проблема статуса и струк-

туры Грузинской Православной Церкви после автокефалии 
(первая половина XIX века) // Ab Imperio. 2010. № 3. С. 113–152. 



30

Священник Мераб Саралидзе

Примечания

1 Кирион (Садзаглишвили), еп. Краткий очерк истории Грузин-
ской Церкви и Экзархата за XIX столетие. Тифлис, 1901. С. 18 
(здесь и далее цитаты даются в современной орфографии). 

2 В Западной Грузии унификационные процессы проходили 
чуть позднее, протекали они в совершенно иных условиях, 
гораздо медленнее и тяжелее. Характерной чертой данного 
процесса было чрезвычайно активное сопротивление разных 
слоев западно-грузинского общества, что привело к жертвам, 
которых можно было бы избежать в случае более внимательного 
отношения сторон друг к другу. 

3 Акты, собранные Кавказской Археографической Комиссией 
(далее: Акты). Т. 1. Тифлис, 1866. С. 529. Акт № 647. Письмо ген.-л. 
Кнорринга к католикосу Грузинскому, царевичу Антонию от 
февраля 1801 г. 

4 Акты. Т. 1. С. 530. Акт № 648. Отзыв католикоса Антония 
ген.-л. Кноррингу. 

5 Акты. Т. 2. Тифлис, 1868. С. 264. Акт № 511. Письмо кн. Цици-
анова к католикосу Антонию от 2 апреля 1803 г., № 17. 

6 Акты. Т. 1. С. 529–530. Акт № 648. Отзыв католикоса Антония  
ген.-л. Кноррингу. 

7 Там же. С. 531. Акт № 649. Наличный состав Грузинского 
патриархата. 

8 Рыбаков А. Л. В «области Кесаря»: Проблема статуса и струк-
туры Грузинской Православной Церкви после автокефалии 
(первая половина XIX века) // Ab Imperio. 2010. № 3. С. 113–152. 

9 Акты. Т. 4. Тифлис, 1870. С. 139–140. Акт № 217. Отношение 
ген. Тормасова к обер-прокурору Святейшего Синода кн. Алек-
сандру Николаевичу Голицыну от 6 июня 1809 г., № 36. 

10 Там же. С. 140. Акт № 217. Отношение ген. Тормасова к обер-
прокурору Святейшего Синода кн. Александру Николаевичу 
Голицыну от 6 июня 1809 г., № 36.

11 Там же. С. 140. Акт № 217. Отношение ген. Тормасова к обер-
прокурору Святейшего Синода кн. Александру Николаевичу 
Голицыну от 6 июня 1809 г., № 36.

12 Там же. С. 140. Акт № 217. Отношение ген. Тормасова к обер-



31

Учреждение Грузинского экзархата...

прокурору Святейшего Синода кн. Александру Николаевичу 
Голицыну от 6 июня 1809 г., № 36.

13 Там же. С. 140–141. Акт № 218. Письмо ген. Тормасова к 
католикосу Антонию от 15 июня 1809 г., № 212. 

14 Там же. С. 141. Акт № 218. Письмо ген. Тормасова к католи-
косу Антонию от 15 июня 1809 г., № 212. 

15 Там же. С. 141. Акт № 219. Всеподданнейшее прошение ар-
хиепископа Арсения, митрополита Тифлисского от 20 августа 
1809 г. 

16 Там же. С. 144. Акт № 223. Прошение прот. Петра и свящ. 
Павла ген. Тормасову от 22 января 1810 г.;  Там же. С. 145. Акт 
№ 224. Донесение духовного суда католикосу Антонию от 
7 февраля 1810 г. 

17 Там же. С. 143. Акт № 221. Письмо кн. Голицына к ген. Тор-
масову от 2 ноября 1809 г., № 957.

18 Там же. С. 144. Акт № 222. Акт № 648. То же, католикоса Ан-
тония  ген.-л. Ахвердову от 7 января 1810 г., № 6. 

19 Там же. С. 145. Акт № 224. Донесение духовного суда като-
ликосу Антонию от 7 февраля 1810 г. 

20 Там же. С. 146. Акт № 225. Отношение ген. Тормасова к кн. 
Голицыну от 12 февраля 1810 г., №20. 

21 Там же. С. 148. Акт № 226. Письмо кн. Голицына к ген. Тор-
масову от 25 февраля 1810 г., № 161.

22 Там же. С. 148. Акт № 227. Отношение ген. Тормасова к кн. 
Голицыну от 16 марта 1810 г., №35; Там же. С. 149. Акт № 227. 
Отношение ген. Тормасова к кн. Голицыну от 19 марта 1810 г., 
№37; Там же. С. 150. Акт № 230. Отношение ген. Тормасова к 
кн. Голицыну от 3 апреля 1810 г., №45.

23 Там же. С. 149–150. Акт № 229. То же, ген. Тормасова к кн. 
Куракину от 23 марта 1810 г., №40. 

24 Там же.  С. 151. Акт № 231. Письмо ген. Тормасова к католи-
косу Антонию от 3 апреля 1810 г., № 513. 

25 Там же. С. 151. Акт № 229. То же, католикоса Антония к ген. 
Тормасову от 25 мая 1810 г. 

26 Там же. С. 152. Акт № 233. То же, ген. Тормасова к католикосу 
Антонию от 12 июля 1810 г. 

27 Там же. То же, ген. Тормасова к католикосу Антонию от 
12 июля 1810 г. 



32

Священник Мераб Саралидзе

28 Там же. С. 152–154. Акт № 234. Донесение прокурора Вер-
ховного грузинского правительства Плахотина ген. Тормасову 
от 23 июля 1810 г., № 108.

29 Там же. С. 156–157. Акт № 240. Письмо католикоса Антония 
ген. Тормасову от 7 сентября 1810 г. 

30 Там же. С. 157–158. Акт № 242. Письмо кн. Голицына к ген. 
Тормасову от 28 сентября 1810 г., № 778.

31 Там же. С. 161. Акт № 247. Отношение ген. Тормасова к кн. 
Голицыну от 18 февраля 1811 г., № 28.

32 Там же. С. 162. Акт № 247. Отношение ген. Тормасова к кн. 
Голицыну от 18 февраля 1811 г., №28.  

33 Там же. С. 161. Акт № 247. Отношение ген. Тормасова к кн. 
Голицыну от 18 февраля 1811 г., № 28. 

34 Там же. С. 161. Акт № 247. Отношение ген. Тормасова к кн. 
Голицыну от 18 февраля 1811 г., № 28.

35 См.: Рыбаков А. Л. В «области Кесаря»: Проблема статуса и 
структуры Грузинской Православной Церкви после автокефалии 
(первая половина XIX века) // Ab Imperio. 2010. № 3. С. 113–152. 

36 Акты. Т. 4. С. 161. Акт № 247. Отношение ген. Тормасова к кн. 
Голицыну от 18 февраля 1811 г., № 28.

37 Там же. С. 162. Акт № 247. Отношение ген. Тормасова к кн. 
Голицыну от 18 февраля 1811 г., № 28. 

38 Там же. С. 166–169. Акт № 250. Всеподданнейший доклад 
Правительствующего Синода от 21 июня 1811 г. 

39 Там же. С. 169. Акт № 250. Всеподданнейший доклад Прави-
тельствующего Синода от 21 июня 1811 г. 

40 Журналы и протоколы Высочайше учрежденного Предсо-
борного присутствия. Т. 3. М., 2014. С. 3–401.

41 Акты. Т. 4. С. 166–169. Акт № 250. Всеподданнейший доклад 
Правительствующего Синода от 21 июня 1811 г. 

42 Там же. С. 168. Акт № 250. Всеподданнейший доклад Прави-
тельствующего Синода от 21 июня 1811 г.

43 Акты. Т. 5. Тифлис, 1873. С. 47. Акт № 79. Письмо экзарха Гру-
зии митрополита Варлаама к маркизу Паулуччи от 19 октября 
1811 г., № 351. 

44 Там же. С. 47. Акт № 79. Письмо экзарха Грузии митрополита 
Варлаама к маркизу Паулуччи от 19 октября 1811 г., № 351.



33

Учреждение Грузинского экзархата...

45 Кирион (Садзаглишвили), еп. Краткий очерк истории Грузин-
ской Церкви и Экзархата за XIX столетие. Тифлис, 1901. С. 19. 

46 Акты. Т. 5. С. 407–410. Акт № 491. Ведение Святейшего 
Правительствующего Синода Правительствующему Сенату 
от 17 октября 1814 г.

47 Там же. С. 406. Акт № 489. Отношение митрополита Варлаама 
к ген. Ртищеву от 12 сентября 1814 г., № 669; Там же. С. 415–416. 
Акт № 501. Отношение ген. Ртищева к митрополиту Варлааму 
от 26 октября 1815 г., № 143; Там же. С. 416–417. Акт № 502. То 
же от 6 ноября 1815 г., № 847; Там же. С. 417–418. Акт № 503. 
Предложение митрополита Варлаама Синодальной Конторе от 
13 ноября 1815 г., № 722. 

48 Акты. Т. 6. Тифлис, 1874. С. 364–368. Акт № 489. Всеподдан-
нейший рапорт ген. Ермолова от 15 ноября 1816 г., № 1. 

49 Там же. С. 368. Акт № 490. Письмо ген. Ермолова к митропо-
литу Варлааму от 19 ноября 1816 г., № 501. 

50 Записка из дел Священного Синода, какое происходит управ-
ление в Грузии по духовной части по времени поступления оной 
в ведение Синода // РГИА. Ф. 797. Оп. 2. Д. 4749. Л. 88.

51 Акты. Т. 6. С. 369. Акт № 493. Письмо архимандрита Афана-
сия Квабтахевского к ген.-м. Кутузову от 6 июля 1817 г., № 261. 



34

Священник Владимир Васильев*

АРХИПАСТЫРСКОЕ СЛУЖЕНИЕ 
ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЕЙШЕГО ГАВРИИЛА 

(ГОРОДКОВА) НА БЕЛОРУССКОЙ ЗЕМЛЕ

Статья посвящена деятельности рязанского святителя 
Гавриила (Городкова) в период его архипастырского служе-
ния на Могилёвско-Витебской кафедре, а с 1833 г. в Могилёв-
ской епархии. Архиепископ Гавриил (Городков) был назначен 
на Могилёвскую кафедру вскоре после воссоединения этих 
земель в результате раздела Речи Посполитой с Российской 
империей. Перед святителем стоял целый ряд задач по 
организации полноценной церковной жизни в Могилёвской и 
Витебской губерниях, преодолевая сопротивление домини-
рующих в данный момент униатов и римо-католиков, и по 
подготовке последующего воссоединения униатов с Русской 
Православной Церковью.
Ключевые слова: Русская Православная Церковь, белорусские 
земли, Могилёвская епархия, Витебская епархия, архиепи-
скоп Гавриил (Городков), уния, воссоединение униатов.

* Автор — магистр богословия, аспирант кафедры церковной истории и 
практических дисциплин Минской духовной академиии. Благочинный 
Юго-Восточного округа, настоятель храма села Кораблина Рязанского 
района.



35

Архипастырское служение...

В 30-х гг. XIX в. свое архипастырское служение на 
Могилёвской кафедре проходил епископ, а позднее архи-
епископ Гавриил (Городков), впоследствии причисленный 
к лику местночтимых святых Рязанской епархии. Родился 
будущий архипастырь в семье пономаря церкви Успения 
Божией Матери в селе Городковичи Спасского уезда Ря-
занской губернии (сейчас Спасский район Рязанской об-
ласти). Официальная биография приводит дату 17 апреля 
1785 г. [1, л. 26–27]. Однако в ряде других источников 
(метрическая книга Спасского уезда) указывается иной 
год рождения — 1790-й [2]. Его родители Иван Яковлевич 
и Евдокия Филипповна назвали сына Георгий. Семья бу-
дущего рязанского архиепископа, как большинство семей 
церковного причта не только в Рязанской губернии, но 
и во всей Российской империи, была многочисленной и 
очень бедной. С раннего детства Георгий страдал от бо-
лезни, которая выражалась в регулярных «грудных болях». 
Установить точный диагноз на данный момент невозмож-
но, но эта болезнь сопровождала святителя Гавриила на 
протяжении всей жизни. 

Как и у большинства его сверстников из семей 
духовного сословия, у Георгия путь жизни был в значи-
тельной степени предопределен — обучение в духовной 
семинарии. На последнем курсе обучения Георгию бы-
ла присвоена фамилия Городковский, производная от 
родного села. Во второй половине 1808 г. он завершил 
обучение в Рязанской духовной семинарии и был направ-
лен для церковно-приходского служения в Касимовский 
Вознесенский собор. Условием этого «доходного» рас-
пределения было вступление в брак с дочерью местного 
протоиерея. Но Георгий Городковский не успел выполнить 
это условие. 

В связи с реформированием духовного образования 
в открытую Санкт-Петербургскую духовную академию для 
получения высшего богословского образования должны 
были быть направлены лучшие выпускники ряда регио-



36

Священник Владимир Васильев

нальных семинарий. От Рязаннской духовной семинарии 
среди направленных в столицу был Георгий Городковский 
как один из «самых лучших из семинарии нашей студен-
тов...» — гласила резолюция рязанского архиепископа 
Амвросия (Яковлева-Орлина) [3, с. 12]. При поступлении 
в Санкт-Петербургскую духовную академию Георгию в 
соответствии с благословением рязанского архиепископа 
Амвросия пришлось поменять фамилию — в этот раз на 
Победоносцев. «Несколько раз Его Высокопреосвящен-
ство приказывал словесно, чтобы ученики, вступающие 
в семинарию, переменяли окончание прозвания -ский на 
-в или -н; а как мы назначены в С.-Петербургский Духов-
ный Институт и должны вступить в оной так, как в новую 
семинарию, то, приспособляясь к приказанию, желаем 
переменить свои прозвания» [4, с. 10–104]. 

Будущий архипастырь в Санкт-Петербурге про-
ходил обучение при двух Филаретах, впоследствии при-
численных к лику святителей: ректоре — архимандрите 
Филарете (Дроздове), будущем Московском митрополите, 
и инспекторе — архимандрите Филарете (Амфитеатро-
ве), будущем митрополите Киевском. Позднее Георгия с 
этими двумя святителями связали прочные узы дружбы: 
его эпистолярное наследие насчитывает 78 писем от свя-
тителя Филарета Московского и 13 писем от святителя 
Филарета Киевского. 

В 1814 г. Георгий окончил полный курс Академии и 
был распределен для преподавательского послушания в 
Рязанскую духовную семинарию. При этом Георгий при-
нял окончательную фамилию. Фамилия Победоносцев 
была сменена на Городков. Данный вариант фамилии был 
производным от его первой фамилии — Городковский, 
восходящей к месту рождения будущего святителя — селу 
Городковичи. 

В июне 1815 г. Георгий Городков подает рязанскому 
архиепископу Феофилакту (Русанову) прошение о по-
стриге в монашество: «Святейшаго Правительствующего 



37

Архипастырское служение...

Синода и Комиссии Духовных Училищ Члену Высокопре-
освященнейшему Феофилакту. Архиепископу Рязанско-
му и Зарайскому и разных орденов Кавалеру Рязанской 
Семинарии Профессора Богословия Георгия Городкова 
Покорнейшее прошение. По довольном исследовании и 
испытании сил моих Богу угодно было обратить мысли 
мои и желания к избранию жизни уединенной. Впрочем, 
посвящая себя на служение Богу, я не отрекаюсь вкупе от 
служения ближним. Я желаю и по принятии иноческого 
сана проходить в семинарии профессорскую должность, 
на меня возложенную, ибо избираемое мною состояние 
почитаю удобнейшим к прохождению оной. Того ради Ва-
ше Высокопреосвященство покорнейше прошу обратить 
на сие мое прошение Архипастырское внимание Ваше и 
о действительном меня пострижении в монашеский сан 
учинить милостивейшее рассмотрение» [1, л. 4]. Прошение 
получило положительную резолюцию.

Постриг в монашество с именем Гавриил был совер-
шен архимандритом Иеронимом (Алякринским), ректо-
ром Рязанской духовной семинарии, 13 октября 1815 г. [5, 
л. 21]. Уже 16 октября монах Гавриил был рукоположен во 
иеродиакона, а спустя шесть дней — 22 октября, в празд-
ник Казанской иконы Божией Матери, в сан иеромонаха. 
27 декабря 1815 г. иеромонах Гавриил был назначен насто-
ятелем Рязанского Свято-Троицкого мужского монастыря 
с возведением в сан архимандрита (27 февраля 1816 г.) 
[6, л.35об.]. В 1817 г. в дополнение к уже несомым послу-
шаниям архимандрит Гавриил (Городков) был назначен 
инспектором Рязанской духовной семинарии. 

22 августа 1817 г. архимандрит Гавриил получил указ 
Святейшего Синода, который вынудил покинуть любимую 
Рязань на целых 20 лет — он был назначен ректором Ор-
ловской духовной семинарии. В Орле в это время одним 
из лучших студентов семинарии был Борисов Иван Алек-
сеевич, в монашестве Иннокентий, будущий архиепископ 
Херсонский и Таврический, также причисленный к лику 



38

Священник Владимир Васильев

святых. Он стал одним из близких друзей архимандри-
та Гавриила. Вполне возможно, что благодаря влиянию 
последнего Иван Борисов по окончании семинарии вы-
брал не продолжение учебного курса в университете, 
как планировал, а пошел в духовную академию и принял 
монашеский постриг. 

Следующий этап жизни святителя будет связан с 
Нижним Новгородом, куда он был переведен в апреле 
1818 г. ректором Нижегородской духовной семинарии 
и настоятелем Макарьевского Желтоводского монасты-
ря. В течение 10 лет он с ревностью и усердием нес по-
слушание ректора, сумев значительно поднять уровень 
семинарии, что было отмечено и наградами: в 1821 г. ор-
деном св. Анны II степени, а 28 января 1828 г. орденом св. 
равноапостольного князя Владимира III степени [7, с. 67].

Новый этап жизни архимандрита Гавриила был 
связан с призывом к самому высокому служению в Церк-
ви Христовой — святительскому. 20 мая 1828 г. в Санкт-
Петербурге в Казанском соборе состоялась архиерейская 
хиротония архимандрита Гавриила во епископа Калуж-
ского и Боровского. Ее совершил Серафим (Глаголев-
ский), митрополит Новгородский, Санкт-Петербургский, 
Эстляндский и Финляндский, в сослужении Григория 
(Постникова), архиепископа Рязанского и Зарайского; 
Владимира (Ужинского), епископа Курского и Белгород-
ского; Никанора (Клементьевского), епископа Ревельско-
го; греческого митрополита Макария (Суццо) [8, с. 395]. 
Служение епископа Гавриила (Городкова) на Калужской 
земле продолжалось 3 года, но, несмотря на столь корот-
кий срок, владыка сумел снискать уважение у паствы.

Но в данной статье нам бы хотелось сосредоточить  
внимание на служении святителя Гавриила (Городкова) 
на Белорусской земле. 26 августа 1831 г. епископ Гавриил 
был переведен с Калужской кафедры управляющим Моги-
лёвской епархией. В состав Могилёвской епархии входили 
территории двух белорусских губерний: Могилёвской и 



39

Архипастырское служение...

Витебской. Образованная в 1802 г. Витебская губерния 
включала районы, вошедшие в состав Российской им-
перии по результатам трех разделов Речи Посполитой. 
Сейчас это территории трех государств: Беларуси, Латвии 
и России. Несмотря на прошедшие почти полвека после 
воссоединения восточных районов Беларуси, положение 
православных оставалось очень тяжелым, а местами 
плачевным. Особенно это было характерно для западных 
районов Витебской губернии, где они притеснялись со 
стороны римо-католиков и униатов. Во многих уездах не 
было ни одной православной церкви. Большинство мест-
ной знати были и поляки по национальности и католики 
по вероисповеданию. Именно поэтому Святейший Синод 
решил, что только такой архипастырь, «отличающийся 
просвещенностью, деятельностью и кротостью», может 
справиться с великой задачей — возвращением униатов 
Могилёвской губернии в лоно Православия — и сообщил 
ему о переводе на Могилёвскую кафедру [9]. 

Новое назначение епископ Гавриил воспринял 
без воодушевления, скорее со скорбью, чем с радостью. 
В письме святителю Филарету (Дроздову) он фактически 
высказывает ему упрек в этом переводе. Он хотел обра-
щаться в Святейший Синод и к императору Николаю I с 
просьбой или отменить указ, или дать иное назначение. 
В случае же отказа новоназначенный могилёвский архи-
пастырь был готов уйти в отставку. Святитель Филарет 
(Дроздов) в письме епископу Гавриилу сначала уверяет 
его в своей непричастности к этому назначению: «В выбо-
ре Вашем в Могилёв не имел я участия» [10, с. 25]. А далее 
убеждает его в необходимости принять назначение как 
действие Промысла Божия. «Что в Могилёве труднее, не-
жели в Калуге, это правда. Но то совершенно ложно, будто 
туда посылают в наказание… Святейший Синод смотрит 
на высшие места, как на высшие, на трудные, как требу-
ющие преимущественно людей способных и достойных… 
Просить Вам отставки, мне кажется, рано. Мало ли из нас 



40

Священник Владимир Васильев

нездоровых? Взять ли со всех иго Xpистово, и положить 
на крепких силою волов и ослов? Если Вы служили бы 
еще в Калуге, то, по моему мнению, надобно служить и в 
Могилёве. Легче ли Вашего шествовать Павлу в Тобольск, 
и Мелетию в Иркутск? По крайней мере не в холодный 
климат пойдете Вы с Вашею немощью… Кратко сказать, 
советую Вам о себе, как можно, следовать указанию 
Провидения Божия, и не избирать себе своего пути без 
крайней нужды. Возьмите на путь в Могилёв терпение, 
осторожность, намерение, ищущее не своих сил, но яже 
Господа, и Господь поможет Вам» [10, с. 25–26].

Спустя полгода — 11 ноября 1831 г. — вполне воз-
можно не без участия святителя Филарета, обер-прокурор 
Святейшего Синода князь П. С. Мещерский адресовал 
конфиденциальное послание, в котором разъяснил как 
мотивацию данного решения Святейшего Синода, так 
и ожидаемые результаты от деятельности епископа 
Гавриила. В частности обер-прокурор Петр Сергеевич 
Мещерский пишет, что «повеление сие было послед-
ствием внимательного рассмотрения нынешнего в тех 
местах положения Православной Церкви и духовенства, 
к улучшению коего требуются епархиальные начальники 
испытанного усердия и отличных способностей… И един-
ственно по особому засвидетельствованию о личных 
Ваших качествах, Высочайшее соизволение остановилось 
тогда на Вашем Преосвященстве» [11, с. 133].

Также обер-прокурор Мещерский озвучил ряд задач, 
непосредственно стоящих перед епископом Могилёвским 
и Витебским. В первую очередь это возрождение струк-
туры Православной Церкви — духовенства (улучшение 
кадрового состава) и храмов (увеличение количества) на 
территории епархии, которая, как мы уже отмечали вы-
ше, включала две губернии: Могилёвскую и Витебскую. 
В рамках реализации этой цели можно было предполагать 
противодействие со стороны римо-католиков и униатов. 
Для предупреждения данного противодействия губер-



41

Архипастырское служение...

наторам предписывалось «содействовать в ослаблении 
неприметным образом вредного влияния римско-като-
лического духовенства и наблюдать за точным исполне-
нием законов, воспрещающих переход или совращение 
православных и униатов в римско-католическую веру» [7, 
с. 75–76]. Другой задачей было «постепенное и осторож-
ное» возвращение униатов в лоно Православной Церкви. 

В Могилёв владыка Гавриил прибыл 4 октября 1831 г. 
Встреча новоприбывшего архиерея была торжественно 
обставлена: встреча на дороге перед городом предста-
вителями духовенства, городских жителей и простого 
верующего народа. Затем были совершены Божественная 
литургия в кафедральном соборе во имя св. Иосифа Об-
ручника, заложенном и построенном его знаменитым 
предшественником святителем Георгием (Конисским), 
и общий колокольный звон по храмам города. 

Практически сразу же по прибытии епископ Гав-
риил (Городков) начинает непрестанные труды по до-
стижению поставленных целей. Исходя из сложившейся 
ситуации, первоначально владыка Гавриил больше 
внимания уделяет куда более пострадавшей от като-
личества и униатства Витебской губернии. Так, по его 
ходатайству император Николай I своим указом в 1832 г. 
возвращает православным полоцкую Спасскую церковь, 
построенную преподобной Евфросинией Полоцкой. 
Благодаря этому в монастыре начинает возрождаться 
монашеская жизнь — восстанавливается древняя Спа-
со-Евфросиниевская обитель. Святитель Гавриил пред-
принимает следующий шаг: изучив историю обители, он 
решает вернуть преподобную Евфросинию — ее святые 
мощи — из Киево-Печерской лавры обратно в обитель. 
В ходе предварительной подготовки он отправил ряд 
писем: митрополиту Московскому Филарету (Дроз-
дову), тогдашнему митрополиту Киевскому Евгению 
(Болховитинову) и своему бывшему ученику, а ныне 
ректору Киевской духовной академии архимандриту 



42

Священник Владимир Васильев

Иннокентию (Борисову). В своем ответе архимандрит 
Иннокентий (Борисов) предоставил владыке Георгию 
необходимые исторические сведения о пребывании 
мощей преподобной Евфросинии Полоцкой в Киево-Пе-
черской лавре. В частности он пишет: «Мощи почивают 
здесь с давних времен, но кем принесены, как и когда, 
решительно неизвестно. Нет даже и преданий местных, 
коими и вообще наша Лавра, к сожалению, не богата. 
И так остается верить, что сия святыня принесена из 
Иерусалима, по завоеваниями его мусульманами, прямо, 
или через Италию, как то свидетельствуют католические 
писатели» [12, с. 8–9]. Архимандрит Иннокентий также 
сообщает, что митрополит Евгений (Болховитинов) лич-
но заинтересовался этим вопросом, по крайней мере 
историей мощей преподобной Евфросинии Полоцкой. 
Однако ответ Киевского митрополита владыке Гавриилу 
на данный момент нам не удалось разыскать. 

Но неоднозначный ответ митрополита Филарета 
(Дроздова), полученный святителем Гавриилом, при-
остановил его дальнейшие шаги по возвращению мощей 
полоцкой игумении. Так, в своем письме святитель Фила-
рет пишет: «Просить ли пренесения мощей преподобныя 
Евфросинии, надобно много подумать, прежде нежели 
решиться. Если при сём Богу угодно будет явить руку 
Свою, как теперь в Воронеже: польза очевидна. Но кто 
разуме ум Господень? Кто предскажет, что сотворить 
угодно Ему будет! Если же дело будет состоять в одной 
церемонии: то враги найдут, что сказать против сего» [10, 
с. 30]. Вполне возможно такую осторожность святитель 
Филарет (Дроздов) проявляет из-за нестабильной ситу-
ации: только что — в 1831 г. — было подавлено Польское 
восстание 1830–1831 гг. во главе с Кастусем Калиновским. 
Боевые действия проходили и на территории Витебской 
губернии. В ходе этого восстания повстанцы с особой же-
стокостью расправлялись с православным духовенством, 
оскверняли православные храмы.  



43

Архипастырское служение...

Так же можно предположить, что приостановка про-
цесса могла быть связана с разделением епархии. Ответ 
святителя Филарета датируется ноябрем 1832 г., а в апреле 
1833 г. Витебская губерния выделена в отдельную епар-
хию со своим управляющим. Первые же официальные 
запросы в Святейший Синод на перенесение мощей 
были отправлены архиепископом Витебским Василием 
(Лужинским) в 1840 и 1844 гг., а вернулась преподобная 
в Полоцк только в 1903 г. 

Но благодаря митрополиту Филарету (Дроздову) 
епископу Гавриилу удалось решить другой вопрос — по-
лучить финансирование от Министерства финансов на 
дополнительные оклады духовенства и причта. А учи-
тывая тяжелое положение, не только духовное, но и 
материальное, православного священника, особенно на 
сельских приходах, это было нелишним, тем более сумма  
внушительная по тем временам — 88 тысяч рублей [13, 
с. 364]. «Вспомогательные оклады Вашему духовенству 
назначены несравненно щедрее, нежели по другим епар-
хиям. Выдавать ли оклад мещанам, правящим должность 
за дьячков? Не умею отвечать, потому что закон не знает 
сего, а требует дьячков. Что оклад можно давать целому 
причту, а иногда священнику и причетникам землю, это, 
помнится, сказано в Высочайше утвержденных правилах» 
[10, с. 27].

Не менее важным считал святитель Гавриил и приве-
дение в надлежащее состояние храмов — их внутреннего 
убранства и архитектуры. Так, в своем письме обер-про-
курору С. Д. Нечаеву он просит прислать архитектора: 
«Прошу Вас покорнейше обратить внимание Ваше на 
представления мои об архитекторе, в коем нужда еще 
более увеличится по обращении некоторых римских 
монастырей в православныя церкви» [14, с. 38]. Слож-
ность ситуации была еще в том, что даже для того, чтобы 
восстановить или благоукрасить храм, надо было либо 
обращаться в Санкт-Петербург к обер-прокурору, либо 



44

Священник Владимир Васильев

искать благотворителей на «старых» территориях Россий-
ской империи. Так, владыка обращается к С. Д. Нечаеву 
с просьбой помочь в устройстве домовой церкви в доме 
одного помещика Сенненского уезда (сейчас Сенненский 
район Витебской области) [14, с. 38]. Парадоксальность 
ситуации была в двух аспектах. Во-первых, это была все-
го третья церковь на весь район. Владыка Гавриил даже 
этому был рад, потому что еще год назад на весь район 
была одна церковь, вторую он сам освятил 9 октября 
1832 г. в городе Сенно — в этом уездном центре не было 
православной церкви с 1812 г. А во-вторых, средства на 
устройство домовой церкви ищут в столице, а не у мест-
ного помещика, в доме которого ее открывают. Но второе 
как раз и не было удивительно, если обратить внимание на 
ситуацию не только в Могилёвской области, но и во всех 
присоединенных губерниях. Как мы уже отмечали выше, 
помещики в большинстве своем были неправославными. 

Эти труды не могли не дать результат — только за 
первые полтора года в Православную Церковь вернулись 
более 3 тысяч человек. Священник Стефан Родосский в 
биографии святителя дает цифру 3241 человек [7, с. 77]. 
Император Николай I на докладе обер-прокурора Святей-
шего Синода о таком успешном присоединении оставил 
резолюцию: «Слава Богу!» [7, с. 77].

Святитель Гавриил в течение первого года на Мо-
гилёвской епархии посетил все пределы епархии и был 
чрезвычайно удручен положением. Он даже обрадовался, 
когда святитель Филарет Московский письме сообщил 
ему о том, что император Николай I отправил своих пред-
ставителей с ревизией церковных дел в епархиях на при-
соединенных территориях. Первыми стали Подольская 
и Волынская епархии.  «Государь Император, — пишет 
святитель Филарет, — по собственному побуждению, по-
велел осмотреть церкви в Вашей епархии, по примеру 
Подольской и Волынской. Если бы мы спрошены были, 
то, вероятно, cие делалось бы чрез Вас. Но как объявлено 



45

Архипастырское служение...

повеление, то надлежало исполнить оное по-прежнему. 
Я предлагал послать кого-нибудь из Петербурга, так как 
из Москвы и Kиева уже посылали, но по разным обсто-
ятельствам в Петербурге не нашлось, кого послать. На-
значили протоиерея из Москвы: он занемог. Принуждены 
были назначить из Калуги протоирея Зверева. Колебались 
между двумя мыслями: могло быть на пользу, что будет 
осматривать человек, Вам знакомый, тем свободнее 
сношение с Вами: могла быть и неловкость в том, что че-
ловек, недавно Вам подчиненный, явится с поручением 
от Святейшего Синода. Нужда заставила решиться, ибо 
надобно было, чтобы посылаемый был известный»  [10, 
с. 29]. На результаты этой ревизии владыка Гавриил воз-
лагал особые надежды, о чем он пишет обер-прокурору 
С. Д. Нечаеву [14, с. 38].

30 апреля 1833 г. его достаточно обширная епархия, 
включавшая территорию двух губерний, была разделена 
на Могилёвскую и Витебскую. Епископ Гавриил (Городков) 
стал епископом Могилёвским и Мстиславским, а епар-
хия была ограничена пределами Могилёвской губернии. 
В Витебскую епархию был назначен епископ Смарагд 
(Крыжановский). 

Тяжесть трудов не могла не сказываться на не без 
того слабом здоровье владыки Гавриила. Так, в том же 
1833 г. он тяжело болел, но не оставил своих трудов. 
Вполне возможно, что триггером приступа болезни стало 
разделение епархии, косвенно на это указывает письмо 
архимандрита Иннокентия (Борисова).

1 января 1834 г. епископ Гавриил был возведен в сан 
архиепископа. 

За последующие три года архиепископ Гавриил 
(Городков) много сделал для того, чтобы в 1839 г. состоя-
лось воссоединение униатов с Православной Церковью. 
В 1834 г. он представил в Святейший Синод свои предло-
жения по этому делу. Он смог преодолеть сопротивление 
со стороны католиков и униатов и к 1837 г. в его епархии 



46

Священник Владимир Васильев

с Православной Церковью частным порядком воссоеди-
нилось 59 785 униатов [11, с. 144]. 

В ходе этого процесса он преодолел свое недове-
рие (не без помощи и влияния митрополита Филарета 
Московского) епископу Иосифу (Семашко) и ряду других 
греко-католических иерархов [10, с. 36].

Святитель Гавриил (Городков) приложил немало 
усилий для издания трудов своего предшественника — 
святителя Георгия (Конисского). Так, в частности, и в 
Могилёве, и в Киевской духовной академии по его на-
стойчивым просьбам и указаниям разыскивались труды 
предшественника и переправлялись издателю протоие-
рею И. И. Григоровичу.  

4 апреля 1836 г. Николай I, «выражая свое величай-
шее благоволение к ревностным трудам и попечениям 
владыки Гавриила (Городкова), о утверждении и распро-
странении в управляемой им епархии истинного благо-
честия», вручил ему знаки ордена св. Анны I степени с 
императорской короной [11, с. 146]. А уже 6 мая Киевская 
духовная академия в благодарность за издание трудов 
святителя Георгия (Конисского) избрала его своим по-
четным членом [7, с. 88].

5 июня 1837 г. архиепископ Гавриил (Городков) 
указом императора Николая I был переведен на родную 
Рязанскую землю — управляющим Рязанской и Зарай-
ской епархией. Торжественно прощаться с отъезжающим 
архипастырем пришел практически весь город: власти и 
простые люди, православное духовенство и иноверцы. 
Примечательно, что один из наиболее трогательных про-
щальных адресов был преподнесен еврейской общиной 
[11, с. 147].

Подводя итог архипастырского служения святителя 
Гавриила (Городкова) на Могилёвской земле, хотелось бы 
привести прекрасные слова, сказанные о нем Фаддеем 
(Тадеушем) Булгариным в 1835 г.: «Почитаю неприлич-
ным хвалить высших чиновников, но не могу удержаться, 



47

Архипастырское служение...

чтобы не сказать, что Могилёвская губерния почитает себя 
теперь счастливою. Правосудие и ласковость, гонение зла 
и уважение к добру, вот все, чего люди требуют. Все это 
есть здесь теперь. Особенно поразили меня чрезвычайное 
уважение и преданность всех сословий, и даже католи-
ков, к здешнему архипастырю. Во время архиерейского 
служения и в праздники, высшее дворянство, русские и 
католики, спешат в русскую церковь, и потом, с изъявле-
нием уважения, в дом к Преосвященному единственно из 
любви к нему. Многие униаты обратились к Православию 
из уважения к нему. Не могу без умиления вспомнить о 
счастливых минутах, проведенных мною в его поучи-
тельной беседе. Это олицетворенная кротость» [15, с. 352].

Литература

1. Государственный архив Рязанской области. Ф. 627, оп. 74–76, 
д. 263, св. 1338. 1815 г. 

2. Государственный архив Рязанской области. Ф. 129, оп. 1–58, 
д. 67, св. 132. Или: ГАРО. Ф. 627, оп. 67–71, д. 28, св. 1258.

3. Макарий (Миролюбов), архим., Историко-статистическое 
описание Рязанской духовной семинарии и подведомых ей 
духовных училищ / архимандрит Макарий (Миролюбов). — 
Новгород, 1864.

4. Агнцев Д. История Рязанской духовной семинарии 
1724–1840 гг. / Д. Агнцев. — Рязань, 1889.

5. Государственный архив Рязанской области. Ф. 970, оп. 1, 
д. 2, св. 1. 1815 г.

6. Государственный архив Рязанской области. Ф. 1280. Правле-
ние Рязанской духовной семинарии. 1794–1918 гг.

7. Родосский С., свящ. Преосвященный Гавриил, епископ Ря-
занский и Зарайский / свящ. С. Родосский // Странник, СПб. 
1863, № 2. 

8. Преосвященный Гавриил — архиепископ Рязанский (мате-
риал к биографии) // Рязанские епархиальные ведомости, 1901.

9. Житие святителя Гавриила, архиепископа Рязанского //
Электронный ресурс/ Точка доступа: http://canonization-nn.ru/



48

Священник Владимир Васильев

sobor-nizhegorodskih-svyatyh/svt-gavriil-arhiepiskop-ryazanskiy. 
Дата доступа: 28.09.2023 г. 

10. Филарет (Дроздов), свят. Письма Московского и Коло-
менского митрополита Филарета к Гавриилу, архиепископу 
Рязанскому и Зарайскому/ свят. Филарет (Дроздов). — М.: уни-
верситетская типография на Страстном бульваре, 1868.

11. Могилёвская епархия: Историко-статистическое описание/ 
Под общ. ред. протоиерея Н. Зефирова — Могилёв: типография 
И. Б. Клаза, 1910, т. 1. вып. 2. ч. 2.

12. Письма Иннокентия, архиепископа Херсонского и Таври-
ческого, к архиепископу Рязанскому и Зарайскому / М.: универ-
ситетская типография на Страстном бульваре, 1869. 

13. Материалы для истории Православной Церкви в царство-
вание императора Николая I. — СПб.: изд. под ред. Н. Ф. Дубро-
вина, 1902, кн. 1.

14. Выписки из Нечаевского архива с предисловием и приме-
чаниями Н. П. Барсукова. — СПб.: типография М. Стасюлевича, 
1905 г.

15. Булгарин Ф. Путевые заметки на поездке из Дерпта в Бе-
лоруссию и обратно, весною 1835 г. // Ф. Булгарин — Северная 
пчела. 1835. №213. 



49

С. Л. Фирсов*

ПАМЯТЬ О ПРАВЕДНИКЕ
Образ и облик святого праведного Иоанна 

Кронштадтского в предреволюционный период 
(К истории журнала «Кронштадтский пастырь»; 

декабрь 1911 — март 1917 гг.)

В статье рассказывается о журнале «Кронштадтский 
пастырь», издававшемся «Обществом в память отца 
Иоанна Кронштадтского» (декабрь 1911–1917). Автор 
рассматривает вопрос о том, как формировался образ 
этого праведника, как оценивались его слова и поступки, 
поскольку это важно для понимания и «коллективной 
памяти» о нем почитавшими его современниками. Свое-
образным памятником «коллективной памяти» об отце 
Иоанне, по мнению автора, и может называться указанный 
журнал. Автор полагает, что редакция «Кронштадтско-
го пастыря» собирала материалы, которые со временем 
могли бы использоваться для канонизации отца Иоанна и 
составления его жития. Несмотря на то что в публикациях 
журнала не говорилось о нем как о святом, читатели не 
могли не понимать: «Кронштадтский пастырь», публикуя 
«слова» отца Иоанна, отрывки из его работ, воспоминания 
встречавшихся с ним лиц, тех, кто бывал на богослужениях 
с его участием, стремится подготовить материалы для 
его грядущего прославления.

* Автор — доктор исторических наук, профессор кафедры истории 
религий и теологии Российского государственного педагогического 
университета имени А. И. Герцена, профессор кафедры церковной 
истории Санкт-Петербургской православной духовной академии.



50

С. Л. Фирсов

По мнению С. Л. Фирсова, восприятие пастыря как святого 
праведника задолго до его канонизации, еще до революции 
1917 г., заместила образ «земного» отца Иоанна, превратив 
его «историческое лицо» в «священный иконописный лик». 
«Замещение» началось еще при его жизни, продолжившись в 
последние годы существования императорской России. Па-
мять о нем незаметно и постепенно трансформировалась 
в «исторические предания», показательным примером чего 
и могут служить материалы «Кронштадтского пастыря».
Ключевые слова: святой праведный Иоанн Кронштадт-
ский, журнал «Кронштадтский пастырь», Православная 
Российская Церковь, «Общество в память отца Иоанна 
Кронштадтского», почитание, вера, благочестие, свя-
тость, «коллективная память», воспоминания.

В 101-м псалме царя Давида есть слова: «Ты же, Го-
споди, во век пребываюши и память Твоя в род и в род». 
(Пс 101:12). Согласно одному из существующих толкова-
ний, в этом псалме речь идет о присносущности и вечно-
сти Бога — и в иудейском, и в христианском роде. Слава 
Бога — вечна, ничто ей не вредит, не уменьшает ее; слава 
эта пребывает неизменной, цветущей, полной. Память о 
Боге нескончаема и беспредельна. Рассуждая об этом в 
самом начале своего священнического служения, отец 
Иоанн Кронштадтский в дневнике отметил: «Поколения 
за поколениями преходят, даже народы за народами, как 
будто их и не бывало, а память о Боге переходит из рода 
в род, из народа в народ»1.

«Память о Боге» в восприятии верующего христи-
анина формирует и представления о памяти как тако-
вой, тем самым формируя и представление об истории, 
о ее «христоцентричности». Эти представления часто 
существуют вне связи с конкретными историческими 
событиями, имевшими место где-то и когда-то. «Память 
о Боге» осмысляет жизнь христианина, становясь для 
него «источником памяти» и о праведниках веры, как 
живших много столетий назад, так и близких к нему по 
времени. Это прежде всего память о святых, жизнь ко-



51

Память о праведнике

торых осмысляется в модусе веры, далеко не всегда свя-
зываемой с реальностью, с тем, что историки называют 
«установленными фактами», эмпирически проверенными 
и доказанными на основе исследования всего комплекса 
сохранившихся источников. Но не следует забывать и того 
обстоятельства, согласно которому память есть материал 
для интерпретации прошлого, что память в определенной 
мере можно назвать результатом «эмоциональной работы» 
как отдельного человека, так и социума в целом.

Нужно помнить и о другом важном моменте, связан-
ном с феноменом памяти: у разных поколений «разная 
память». Современники, например, часто вспоминают 
не столько реальные события своего времени и (или) из-
вестных его деятелей, сколько рассказывают, сознательно 
или случайно, о своем восприятии прошлого, сформиро-
вавшемся под воздействием разного рода привходящих 
моментов, в том числе и под воздействием рассказов 
других. Получается, что память изначально субъективна 
и относиться к ней с безусловным доверием вряд ли воз-
можно. При этом ее можно назвать также «рефлексом» 
благодарных (или неблагодарных, смотря по обстоятель-
ствам) потомков, желающих оставить будущему свое вос-
приятие прошлого. Информация может превращаться в 
память, при этом дополняясь разного рода мифологемами 
и преданиями, проверить и поддержать или опровергнуть 
которые по прошествии многих лет оказывается невоз-
можно. Остается только либо верить в то, «что все так и 
было», либо занять позицию скептика, отказывающегося 
признать истинным то, что не имеет очевидных факто-
логических доказательств. 

В современной психологии есть понятие «эффект 
Манделы». Так называют психологический эффект, за-
ключающийся в совпадении у нескольких людей воспо-
минаний, противоречащих реальным фактам. Таким об-
разом, это феномен, связанный с ложной «коллективной 
памятью». Психологи объясняют «эффект Манделы» тем, 



52

С. Л. Фирсов

что иногда человек, вспоминая о каком-то событии, моди-
фицирует его в своем сознании или изначально восприни-
мает событие ошибочно. Причина тому — конфабуляция, 
явление, при котором у человека образуются воспоми-
нания о фактах, которые на самом деле не происходили 
или же произошли в другой промежуток времени. Само 
название понятия произошло после того, как в 2010 г. 
в Интернете стали обсуждать смерть первого чернокожего 
президента ЮАР Нельсона Манделы. Многие из тех, кто 
принял участие в обсуждении, были убеждены: Мандела 
умер еще в конце 1980-х гг. На самом деле он был жив 
и ко времени обсуждения, скончавшись только в 2013 г.

Клинические и судебные психологи, исследовавшие 
«эффект Манделы», полагают, что некоторые воспоми-
нания возникают спонтанно, например когда человек 
читает новости. Человеку может показаться, что этой ин-
формацией, с которой он только что ознакомился, владел 
всегда. Дезинформация, возникшая в результате «эффекта 
Манделы», может восприниматься как неоспоримый факт, 
если она поддерживается и распространяется большим 
количеством людей. Таким образом, ложные воспоми-
нания одного человека могут влиять на воспоминания 
других людей.

Историк, занимающийся анализом явлений про-
шлого, должен всегда помнить о возможной опасности, 
исходящей от «эффекта Манделы» (хотя преувеличивать 
сию опасность также не стоит). Гораздо большая опас-
ность может исходить от излишнего доверия к фактам, 
навязанным исследователю прошлого так называемой 
коллективной памятью, т. е. представлением о прошлом, 
разделяемом и конструируемом членами какой-либо 
социальной группы. Правда, на сегодняшний день нет 
единой теории «коллективной памяти», что не дает воз-
можности однозначно судить о проблемах, с этой памя-
тью связанных. И все же можно определенно утверждать, 
что концепции, касающиеся «коллективной памяти», 



53

Память о праведнике

рождаются в те периоды, когда общество испытывает 
кризис идентичности, в переломные моменты истории. 
Современные отечественные психологи указывают, что 
«коллективная память — это средство сохранения соци-
ально значимой информации, без которой невозможно 
существование общества в целом, социальных групп и 
отдельных индивидов, входящих в общество. Целостность 
и устойчивость социальных связей зависит от успешности 
функционирования коллективной памяти»2. Это — прин-
ципиальное заключение, которое позволяет понять, что 
«коллективную память» следует оценивать не столько 
(и не только) как нечто безусловно сомнительное (с точки 
зрения сохранения «действительных фактов» прошлого), 
сколько как то, что позволяет лучше понять психологию 
восприятия прошлого, со всеми вытекающими отсюда 
обстоятельствами. Понимание психологии восприятия 
прошлого, на мой взгляд, не менее важно, чем знание 
реальных событий и явлений минувших эпох, а также их 
выдающихся деятелей.

«Коллективная память» — и коммуникативная и 
культурная — способствует формированию традиции, 
которая для «большинства» служит едва ли не единствен-
ным способом познания прошлого, способом постижения 
того, что затруднительно назвать подлинной историей, 
но что может восприниматься как история (особенно во 
времена, когда «большинство» было неграмотно, не имея 
возможности представить прошлое иначе, чем в форме 
мифологического рассказа.

Говоря о свойствах «коллективной памяти», нельзя 
не сказать и о феномене так называемой трансактивной / 
групповой памяти. Современные психологи, введшие в 
научный оборот упомянутый выше термин, полагают, 
что «групповая память» более эффективна, чем память 
члена той или иной социальной (в том числе и религи-
озной) группы в отдельности — в соответствии с прин-
ципом синергии. «Трансактивная память» позволяет 



54

С. Л. Фирсов

людям хранить и использовать общие знания. Система 
такой памяти состоит из знаний, накопленных каждым 
отдельно взятым членом группы, и памяти о том, за 
какую именно  информацию отвечает каждый человек. 
Исключительно важен и упомянутый принцип синергии. 
В нашем случае это особенно ценно, учитывая, что в хри-
стианстве под синергией понимается совместное усилие 
Бога и человека в деле подвига и спасения, взаимодей-
ствие человеческой свободы и воздействия на человека 
Божественной благодати.

Воспоминания о выдающихся деятелях прошлого, 
составленные разными по своему социальному статусу, 
уровню образования и культуры людьми, собранные 
вместе, дают возможность лучше понять механизмы 
формирования «коллективной памяти», отметив как до-
стоинства, так и недостатки памяти «трансактивной».

Да, людям свойственно ошибаться, припоминая со-
бытия давно минувших дней. Но эти ошибки бывают раз-
ного рода. Одно дело, когда воспоминатель сознательно 
рисует недостоверные картины прошлого, другое — когда 
ошибки эти вызваны неосознаваемой «деформацией па-
мяти». Все это необходимо учитывать при изучении того, 
как формировался «канонический» образ выдающегося 
деятеля прошлого, которого его почитатели пытались 
представить вовсе не так, как те, кто относился к нему 
негативно3. Тем более это важно при разговоре о правед-
нике, особенно праведнике, жившем в относительно не-
давнее (по меркам истории) время. В нашем случае — при 
разговоре о святом праведном Иоанне Кронштадтском, 
рассказов о котором сохранилось великое множество. По-
нять, как формировался образ этого праведника, как оце-
нивались его слова и поступки важно для понимания в том 
числе и «коллективной памяти» о нем почитавшими его 
современниками. Своеобразным памятником «коллек-
тивной памяти» об отце Иоанне, на мой взгляд, и может 
называться журнал «Кронштадтский пастырь». О журнале 



55

Память о праведнике

речь пойдет ниже, сейчас же хотелось бы отметить иное: 
одно из ключевых событий в истории изучения памяти 
произошло лишь в начале минувшего века.

Это событие произошло в 1902 г. в Берлине, на лек-
ции немецкого криминалиста Франца фон Листа, одного 
из лидеров социологической школы в уголовном праве. 
На лекции разгорелся спор: один студент заявил, что до-
кажет, как обсуждаемая тема соотносится с христианской 
этикой, а другой сказал, что он этого не потерпит. Дело 
приняло радикальный характер: спор перешел в драку. 
Кто-то выхватил пистолет, профессор попытался остано-
вить драчунов, но пистолет выстрелил. Студенты ахнули, 
но Ф. фон Лист немедленно сообщил им об инсценировке 
инцидента. Далее «он поручил нескольким студентам на-
писать точный отчет об увиденном. На следующий день он 
попросил об этом других студентов, а через неделю — еще 
нескольких. Результаты опыта оказались удивительными 
и даже шокирующими. Это было одно из первых эмпири-
ческих исследований свидетельства очевидцев.

Ведь вся сцена потасовки была четко отработана 
заранее. Разбив ее на части, профессор фон Лист подсчи-
тал, сколь точно студенты излагали последовательность 
событий, шаг за шагом. В самых точных расчетах были 
перепутаны 26 % деталей, в остальных — вплоть до 80 % 
деталей». Несмотря на то, что с 1902 г. прошло достаточно 
времени, в одном выводы немецкого профессора остают-
ся прежними: «Если история рассказана очевидцем, это 
не гарантирует ее достоверность. Более того, очевидцы 
сплошь и рядом ошибаются»4.

Приведенная история показательна и тем, что 
вспомнивший о ней американский профессор библеист 
Барт Эрман полагал: «В целом, воспоминания — вещь до-
вольно надежная. <…> Мы полагаемся в воспоминаниях 
в тысячах поступков, которые делаем изо дня в день: 
от пробуждения утром до засыпания ночью. Однако и 
забываем многое: не только ключи от машины и имена 



56

С. Л. Фирсов

старых знакомых, но и ценные факты, и даже события, 
подчас важные, которые с нами происходили. Хуже то-
го, подчас мы помним неправильно. И чем старше мы 
становимся, тем больше осознаем: иногда нам кажется, 
что мы точно помним, что и как происходило. А потом 
оказывается, что все было иначе»5. 

Что же тогда память, не только индивидуальная, 
но и формирующаяся на ее основе коллективная? Как ее 
определить?

Западный исследователь Морис Хальбвакс полагал, 
что «коллективная память — это, по сути, реконструкция 
прошлого, которая адаптирует образ исторических фактов 
к верованиям и духовным нуждам настоящего»6. 

Соглашаясь с этим определением, мы должны будем 
признать и то, что «коллективная память», сформирован-
ная из «суммы» индивидуальных воспоминаний, должна 
признаваться истинной и надежной лишь с учетом од-
ной оговорки: человек помнит о прошлом в свете того, 
что особенно важно в его собственной жизни — «здесь и 
сейчас».

 Но как нам быть, когда речь заходит о формирова-
нии «коллективной памяти» религиозного деятеля, уже 
при жизни воспринимавшегося праведником, достойным 
церковного почитания? В нашем случае — об отце Иоан-
не Кронштадтском. Ведь те, кто писал о нем — и при его 
жизни, и в ближайшие после его кончины годы, — факти-
чески готовили материалы к прославлению праведника. 
Журнал «Кронштадтский пастырь» без преувеличения 
может называться апологетическим — со всеми вы-
текавшими отсюда последствиями. А историк и агио-
граф (или фактически выступающий в роли агиографа 
мемуарист-«самовидец») неминуемо смотрят на такое 
лицо с разных точек зрения. Если агиограф ищет в нем 
отражение отвлеченного, «неземного», идеала, то историк 
пытается восстановить индивидуальные черты личности. 
Еще В. О. Ключевский полагал, что «обилие и качество 



57

Память о праведнике

биографических фактов в жизни находятся в обратном 
отношении к развитию чествования святого, к торже-
ственности повода, вызвавшего житие, и к хронологиче-
скому расстоянию, лежащему между кончиной святого и 
написанием жития»7. О разнице между житием святого и 
биографией В. О. Ключевский сказал так: «Разница та же, 
которая существует между иконой и портретом»8.

Журнал «Кронштадтский пастырь», безусловно, 
собирал материалы, которые со временем могли бы ис-
пользоваться для канонизации отца Иоанна и составления 
его жития. Авторы журнала не говорили о нем как о свя-
том, но любому, даже неискушенному в знании русской 
церковной жизни читателю, было ясно: «Кронштадтский 
пастырь», публикуя слова отца Иоанна, отрывки из его 
работ, воспоминания встречавшихся с ним лиц, тех, кто 
бывал на богослужениях с его участием, стремится под-
готовить материалы для его грядущего прославления. 
То, что такие материалы активно собирались и публико-
вались, вызывать удивления не может, ибо отец Иоанн с 
конца XIX в. воспринимался православными верующими 
России (да и не только православными) как праведник и 
угодник Божий. Соответственно те, кто хотел поделить-
ся своими воспоминаниями о Кронштадтском пастыре, 
в общем и целом писали об одном и том же: о благодат-
ности общения с ним; об особой атмосфере, царившей в 
Андреевском соборе, где он служил; о чудесах исцелений 
по его молитвам; о даре провидца.

Так, постепенно, сообщаемая «самовидцами» 
информация превращалась в «коллективную память» 
о пастыре, в котором видели прежде всего и преиму-
щественно носителя русской святости, образец жизни в 
Боге, а уже в последнюю очередь яркого человека своего 
времени, порой пристрастного и резкого в суждениях 
о людях, придерживавшихся иных взглядов (например, 
о Льве Николаевиче Толстом). Короче говоря, вольно или 
невольно мемуаристы, печатавшиеся в «Кронштадтском 



58

С. Л. Фирсов

пастыре», опосредованно содействовали написанию не 
«портрета» отца Иоанна, а его «иконы». В этом, дума-
ется, заключается отдельная, особая, ценность журнала 
«Кронштадтский пастырь» для историка, разумеется если 
историк хочет понять, как в последние годы монархиче-
ской государственности в России создавалась «словесная» 
икона «святого нашего времени».

* * *
История издания журнала «Кронштадтский па-

стырь» непосредственно связана с «Обществом в память 
отца Иоанна Кронштадтского», созданным в октябре 
1909 г., менее чем через год после кончины отца Ио-
анна. Мысль о том, что «Обществу...» необходим свой 
печатный орган, появилась не сразу, а спустя почти два 
года — в 1911 г. В чем была причина того, что «Обще-
ство...» приступило к изданию своего журнала только в 
конце 1911 г., можно только догадываться. Скорее всего 
причина была финансовая. В любом случае для лучшего 
понимания общей стратегии издания следует сказать 
несколько слов о самом «Обществе...». Его организовали 
по инициативе нескольких лиц, близко стоявших к отцу 
Иоанну в последний период его земной жизни. Среди них 
были протоиерей П. А. Миртов (1871–1925), священник 
И. Н. Орнатский (1870–1937) и его супруга Анна Семенов-
на (племянница Кронштадтского пастыря; 1875–1951), 
а также вдова генерала от инфантерии Г. Б. Прокопе 
(1841–1905) Анна Николаевна (?).

В то время протоиерей Петр Миртов был редактором 
четырех журналов — «Отдых христианина», «Известия по 
Санкт-Петербургской епархии», «Воскресный благовест» 
и «Трезвая жизнь»; являясь также настоятелем столичного 
храма Воскресения Христова при Обществе распростране-
ния религиозно-нравственного просвещения в духе Пра-
вославной Церкви и руководителем Александро-Невского 
общества трезвости. Священник Иоанн Орнатский также 



59

Память о праведнике

был известен в Санкт-Петербурге, проходя пастырское 
служение в Иоанновском женском монастыре на Карпов-
ке, до кончины Кронштадтского пастыря оставаясь одним 
из наиболее духовно близких к нему сподвижников. Эти 
священнослужители пользовались благоволением епар-
хиального начальства и воспринимались как клирики, 
способные сохранить память об отце Иоанне, избежав 
крайностей экзальтированных его почитателей. О вдове 
генерала и о супруге отца И. Н. Орнатского, вероятно, 
также были самые благоприятные отзывы. 

В «Кратких сведениях об “Обществе”» говорилось, 
что названные лица были одушевлены глубоким благого-
вением к пастырю и пламенным желанием осуществлять 
в жизни его высокие заветы. «Особенно проникнуты были 
эти лица желанием по возможности оградить простой 
русский православный народ от влияния тех темных лич-
ностей, которые по разным мистическим, сектантским 
основаниям и побуждениям, пользуясь именем отца 
Иоанна, выманивали пожертвования у русских людей 
будто бы в память отца Иоанна на какие-то добрые дела, 
а на самом деле совершенно злоупотребляли этими по-
жертвованиями. Ревнители светлой памяти Батюшки 
отца Иоанна желали, организовавши благотворительное 
общество его имени, направить приток пожертвований 
в память Батюшки по правильному руслу, чтобы эти по-
жертвования шли на добрые дела в согласии с интересами 
Церкви: на содержание благотворительных учреждений, 
на выдачу пособий бедным, или на оказание иными 
способами помощи нуждающимся, а не шли бы в пользу 
сектантов и других темных личностей, призывающих к 
пожертвованиям в память Батюшки и злоупотребляющих 
этими пожертвованиями».

В «Кратких сведениях об “Обществе...”» специаль-
но подчеркивалось, что оно возникло и развивается на 
церковной почве, имея целью оказывать нуждающимся 
духовную и материальную помощь «по возможности 



60

С. Л. Фирсов

теми же способами, кои осуществлялись отцом Иоанном 
Кронштадтским», что жизненность, устойчивость дея-
тельности и учреждений «Общества...» заключается в его 
тесной связи с Церковью9.

Как видим, учредители «Общества...», не упоминая 
иоаннитов и их лидеров, по существу именно их имели 
в виду, когда говорили о «сектантах» и о «темных лично-
стях». Не случайно подчеркивалась и связь «Общества...» 
с Православной Церковью, священноначалие которой 
давно с подозрением наблюдало за активностью неуем-
ных почитателей отца Иоанна, не желая приобрести в 
лице создателей и членов образуемого «Общества...» оче-
редных религиозных максималистов, резко и безапелля-
ционно судивших (и осуждавших) все то, что казалось им 
«еретическим» и «либеральным» (тем более что к 1909 г. 
церковные власти уже имели опыт соприкосновения с 
такими максималистами, нашедшими себе трибуну в 
журнале «Кронштадтский Маяк»)10.

Священноначалие благосклонно отнеслось к иници-
ативе по созданию «Общества...», которое существовало 
вплоть до революционных пертурбаций 1917 г. В мае 
1911 г. его руководители и возбудили ходатайство об из-
дании журнала «Кронштадтский пастырь» как печатного 
органа «Общества...», уладив все организационные вопро-
сы к началу декабря того же года11.

Тогда от имени столичного градоначальника ини-
циаторы издания журнала получили официальное уве-
домление (за номером 3207) о разрешении выпуска в 
Санкт-Петербурге «Кронштадтского пастыря» согласно 
представленной программе. В журнале предполагалось 
следовать программе, включавшей публикации:  мыслей 
и советов «отца Иоанна Кронштадтского по его дневнику 
и проповедям»; воспоминаний, касающихся личности 
отца Иоанна, и сообщений «об явлениях благодатной 
силы его молитв»; статей, рассуждений и заметок веро-
нравоучительного содержания; общих материалов под 



61

Память о праведнике

названием «По святым местам Руси»; статей, посвящен-
ных отстаиванию истин православного вероучения, под 
названием «На страже православия»; краткой летописи 
церковно-общественной жизни в России; публикаций 
беллетристического характера; публикаций фельетонов; 
материалов о деятельности «Общества в память отца 
Иоанна Кронштадтского» за неделю; отзывов редакции 
о книгах; объявлений и иллюстраций.

Предполагалось сделать журнал еженедельным. 
Подписная годичная цена (с доставкой и пересылкой) 
составляла 3 рубля, на шесть месяцев — 1 рубль 50 ко-
пеек, на три месяца — 75 копеек. Издателем называлось 
«Общество в память отца Иоанна Кронштадтского в лице 
протоиерея Павла Никаноровича Л Е В А Ш Е В А», про-
живавшего в Архивном доме Петропавловской крепости. 
Ответственными редакторами в декабре 1911 г. были 
три человека: сам протоиерей П. Н. Левашев, священник 
И. Н. Орнатский и диакон И. В. Смолин.

Первоначально издание печатали в типографии 
Беловой на Литейном проспекте (дом № 53)12. В дальней-
шем «Кронштадтский пастырь» печатался в типографии 
Александро-Невского Общества трезвости на Обводном 
канале (дом № 116), а в 1916–1917 гг. — в типографии 
«Общества распространения духовно-нравственного 
просвещения в духе Православной Церкви» на Обводном 
канале (дом № 16)13.

Следует отметить, что протоиерей П. Н. Левашев 
(1866–1937) состоял в то время товарищем председате-
ля «Общества в память отца Иоанна Кронштадтского», 
настоятелем церкви Главного штаба св. Георгия Побе-
доносца и членом Училищного совета при Св. Синоде 
(а с 1913 г. — членом Учебного комитета при Св. Синоде). 
Кроме того, с 1903 г. он состоял членом Русского Собра-
ния — общественно-политической организации правого 
толка, созданной в 1900 г. и отстаивавшей традиционные 
монархические принципы государственного устройства 



62

С. Л. Фирсов

России. Он был известным церковным публицистом, не-
однократно писавшим статьи и брошюры, посвященные 
Кронштадтскому пастырю (так, его перу принадлежали 
следующие работы: «Протоиерей Иоанн Ильич Сергеев 
(Кронштадтский) как пастырь по завету Христа». СПб., 
1908; «Благодатная сила молитвы отца Иоанна и вселен-
ское значение его молитвенного подвига». СПб., 1909; 
«Замечательный случай Божьего милосердия по молитвам 
о. Иоанна Кронштадтского в наши лукавые дни. (Исце-
ление Павла Афанасьевича Ильинова, 16-летнего маль-
чика при гробнице о. И. И. Сергеева)». М., 1910; «Памяти 
доброго русского пастыря, протоиерея Иоанна Ильича 
Сергеева». СПб., 1911)14.

Очевидно, загруженность многочисленными де-
лами, как церковными, так и общественными, привела 
к тому, что с № 19 журнала «Кронштадтский пастырь» 
за 1912 г. он уже не был ответственным редактором. Не-
изменными редакторами журнала вплоть до 1917 г. оста-
вались священник И. Н. Орнатский и диакон И. В. Смолин. 
Отец Иоанн Орнатский много публиковался в «Крон-
штадтском пастыре», иногда подписывая свои публика-
ции, иногда анонимно. Вплоть до 1922 г. он продолжал 
служить в Иоанновском монастыре, в апреле 1922 г. был 
арестован по обвинению в «сопротивлении изъятию 
церковных ценностей»; проходил по «делу» митрополи-
та Вениамина (Казанского). Тогда ему удалось избежать 
тюремного заключения, и он смог продолжить священни-
ческое служение: сначала в Парголовской волости Приго-
родного района, с 1928 г. — в Симеоно-Аннинской церкви 
на Моховой в Ленинграде. В 1936 г. его вновь арестовали, 
а в 1937 г. он умер в заключении, официально — «от сер-
дечного приступа»15. Такой же трагической была и судьба 
протоиерея П. Н. Левашева — в 1937 г. он был расстрелян 
на Бутовском полигоне.

По-иному сложилась судьба еще одного ответствен-
ного редактора «Кронштадтского пастыря» — диакона Ио-



63

Память о праведнике

анна Вуколовича Смолина (1866 или 1867–1927). Не имея 
базового богословского образования, он много и система-
тически занимался самообразованием, со временем став 
христианским миссионером и церковным публицистом 
(к слову, им был составлен «Справочный указатель к жур-
налу “Миссионерское обозрение” за первое пятилетие 
его издания1896–1900». СПб., 1901). Первоначально он 
служил в Киеве, затем в Самаре, где и был рукоположен 
в сан диакона. Переехав в Санкт-Петербург, в 1907 г. 
отец Иоанн Смолин был определен на место диакона в 
собор Воскресения Христова. Будучи по своим убежде-
ниям монархистом, он считал, что и после отречения 
император Николай II остается Помазанником и даже 
главой Церкви, о чем писал в адрес Поместного Собора, 
призывая заступиться за царя и его семью и исполнять 
положения Грамоты Земского Собора 1613 г. о верности 
народа династии Романовых. В 1917 г. митрополит Ве-
ниамин (Казанский) рукоположил его в священный сан. 
До 1921 г. отец Иоанн служил в Тосненской волости под 
Петроградом, затем — в Гатчине, где организовал брат-
ство памяти Иоанна Кронштадтского. Скончался он от 
онкологического заболевания в начале 1927 г., избежав 
неминуемых репрессий16.

Кроме названных лиц, в разное время ответствен-
ными редакторами «Кронштадтского пастыря» были 
священник Казанской церкви Леснинского подворья 
кандидат богословия Василий Прокофьевич Тарасов 
(1888–1937) — с № 50 по № 51–52 1912 г.; потомственный 
почетный гражданин Михаил Иванович Несмелов — с № 1 
по № 41 1915 г.; протоиерей Петропавловского собора, ра-
нее состоявший членом Управления военного и морского 
духовенства, кандидат богословия Федор Александрович 
Боголюбов (1864–1937) — с № 1 за 1917 г. и до закрытия 
журнала весной того же года. Отец Василий и отец Федор 
погибли в годы Большого террора. О Михаиле Ивановиче 
Несмелове найти информацию пока не удалось. Почему 



64

С. Л. Фирсов

именно они становились ответственными редакторами 
журнала (вместе с постоянными ответственными редак-
торами — отцом Иоанном Орнатским и отцом Иоанном 
Смолиным) — сказать затруднительно. В любом случае 
именно два последних были главными направителями и 
составителями журнала, в течение почти пяти с полови-
ной лет организуя регулярные выпуски «Кронштадтского 
пастыря».

Подготавливая первый номер к печати, в начале 
декабря 1911 г. протоиерей П. Н. Левашев подготовил и 
направил в Главное Управление почт и телеграфов про-
шение о понижении платы за пересылку по почте «Крон-
штадтского пастыря», которое, в свою очередь, обратилось 
в Главное Управление по делам печати с просьбой «не от-
казать в сообщении своего заключения по предмету озна-
ченного ходатайства». В начале января 1912 г. в Главное 
Управление по делам печати поступила бумага от сто-
личного Комитета по делам печати, в котором от имени 
его председателя говорилось, «что ходатайство редактора 
журнала “Кронштадтский пастырь” протоиерея Левашева 
о понижении платы за пересылку по почте этого издания, 
по мнению Комитета, вполне заслуживает удовлетворе-
ния». Наконец, 13 января Главное Управление по делам 
печати уведомило Главное Управление почт и телеграфов 
о том, «что к удовлетворению ходатайства редактора жур-
нала “Кронштадтский пастырь”, протоиерея Левашева, 
о понижении платы за пересылку по почте этого журнала 
со стороны со стороны Главного Управления препятствий 
не встречается». Документ подписал начальник Главного 
Управления по делам печати А. В. Бельгард17.

Оперативность решения вопроса о понижении 
платы за пересылку свидетельствовала о том, что журнал 
воспринимался как заслуживающий государственной 
поддержки, хотя судить о качестве его материалов было 
еще преждевременно. И все-таки просьба редактора-из-
дателя в течение месяца была удовлетворена.



65

Память о праведнике

Что представлял собой «Кронштадтский пастырь»?
Это было малоформатное издание, объем отдельного 

номера колебался от 16 до 32 страниц, т. е. не превышал двух 
печатных листов. Полагаю, что правильнее было бы назвать 
«Кронштадтский пастырь» «бюллетенем», издаваемым с 
очевидными апологетическими целями: показать, кем был 
для православного народа отец Иоанн, почему ему верили 
и почему его воспринимали как своеобразного «героя как 
пастыря» (если так можно сказать, используя название 
одной из бесед Томаса Карлейля, писавшего по другому по-
воду о Мартине Лютере). Английский мыслитель-моралист 
и историк, старший современник отца Иоанна, Т. Карлейль 
еще в первой половине XIX в. дал свое определение пасты-
ря, на мой взгляд, исключительно точно подходящее для 
определения и пастырства как такового, и того, кого можно 
назвать героем-пастырем. Это определение удивительно 
подходит для характеристики отца Иоанна, хотя его право-
славные почитатели (и в России, и в Европе) никогда не 
цитировали его, вспоминая жизнь и служение настоятеля 
Кронштадтского Андреевского собора.

«Пастырь, как  я понимаю его, — говорил Т. Кар-
лейль, — это также до известной степени пророк, он также 
должен носить в своей груди свет вдохновения. Он ру-
ководит культом народа; является звеном, связующим 
народ с  невидимой святыней. Он — духовный вождь 
народа, как  пророк — духовный король его, окружен-
ный многими полководцами: он ведет народ в Царство 
Небесное, руководя им надлежащим образом в земной 
жизни и в повседневном труде. Идеал его — также быть 
голосом, ниспосланным с невидимых небес, голосом, изъ-
ясняющим и  раскрывающим людям в  более доступной 
форме то же самое, что возвещает и пророк: незримые 
небеса, “открыто лежащую тайну вселенной”, для  чего 
очень немногие имеют достаточно проницательный глаз! 
Он тот же пророк; но у него нет блеска, свойственного 
этому последнему, блеска, поражающего и внушающего 



66

С. Л. Фирсов

благоговейный ужас; он светит своим мягким, ровным 
сиянием, как  светильник повседневной жизни. Таков, 
говорю я, идеал духовного пастыря»18.

Т. Карлейль писал о Лютере и Ноксе, но в данном 
случае это не принципиально. Важнее само определение, 
определение того, кого верующий христианин может 
называть — и называет — пастырем. Приведенная выше 
обширная цитата, как мне кажется, лучше всего характе-
ризует то представление, которое было у тех, кто иници-
ировал издание «Кронштадтского пастыря» и публиковал 
на страницах этого журнала, слова и речи отца Иоанна, 
равно как и воспоминания о нем, а также статьи, рассказы 
и стихи, ему посвященные.

Показательно, что в журнале сразу же изъявили 
свое согласие участвовать как известные православной 
общественности церковные деятели и публицисты России 
(не только, хотя и преимущественно «консервативного» 
направления): архиепископы Антоний (Храповицкий; 
1863–1936), Сергий (Страгородский; 1867–1944); епи-
скопы Гермоген (Долганев; 1858–1918), Никон (Рожде-
ственский; 1851–1919), Серафим (Чичагов; 1856–1937); 
протоиереи Александр Дернов (1857–1923), философ Ор-
натский (1860–1918), Павел Лахостский (1865–1931), Петр 
Миртов (1871–1925), Димитрий Любимов (1857–1935); 
священники Иоанн Альбов (1881–1937), Владимир Весе-
лицкий 1862–1919)19, Николай Вертоградский (1876–1937), 
Иоанн Егоров (1872–1920/1921-?), Николай Подосенов 
(1870–1941), игумения Таисия (Солопова; 1842–1915), 
профессор византолог А. А. Дмитриевский (1856–1929); 
писатели Евгений Поселянин (1870–1931; настоящая 
фамилия Погожев), О. К. Елиашевич-Жандр (1877–1941), 
П. Н. Герасимов (1853–после 1912), А. А. Кручинин (псев-
доним, речь скорее всего идет о В. А. Александрове; 1856–
после 1918) , И. В. Гордеева-Щербинская (? – после 1912), а 
также ктитор Федоровского Государева собора полковник 
Д. Н. Ломан (1868–1918).



67

Память о праведнике

Как видим, среди тех, кто дал согласие на участие 
в журнале, были известные православные иерархи и 
клирики, писатели и публицисты, чьи имена знали в 
читательской среде России. Такого рода поддержка сви-
детельствовала о том, что на «Кронштадтский пастырь» 
изначально смотрели как на орган, в котором будут пу-
бликоваться статьи и заметки, которые послужат форми-
рованию образа отца Иоанна, единственно приемлемого 
Православной Российской Церковью. Об этом же говорил 
в своем приветственном слове, опубликованном в первом 
номере журнала, и протоиерей А. А. Дернов — председа-
тель «Общества в память отца Иоанна Кронштадтского», 
спустя три года (в феврале 1915 г.), назначенный заведу-
ющим придворным духовенством и возведенный в сан 
протопресвитера. «“Кронштадтский пастырь” должен, по 
мысли Общества, — писал отец Александр, — представить 
как бы воочию всех того пастыря, который был ведом 
во время своей жизни всем: верующим и неверующим. 
Первые пусть находят в “Кронштадтском пастыре” для 
себя просвещение, вразумление и одобрение для пре-
бывания в той тяжелой мгле, которая объемлет ныне 
все наше отечество. А неверующие да будут посрамлены 
словом обличения и вразумления, исходящего из писаний 
ревнителя Христовой веры и вразумителя заблудших. 
Все же да получат от “Кронштадтского пастыря” то, че-
го они лишились с кончиною Батюшки. “Праведник во 
веки жить будет” … Пусть ж пред нами “Кронштадтский 
пастырь” живо изобразит незабвенного “Батюшку” в его 
истинном виде»20.

Обратим внимание на то, что протоиерей Алек-
сандр предполагал, что журнал будет полезен не только 
верующим, но и неверующим, следовательно, надеялся 
на то, что статьи, которые в нем будут публиковаться, 
послужат задаче не только «обличения неверия», но и 
обретения веры теми, кто не считал себя чадом Право-
славной Церкви. Получалось, что на журнал возлагались 



68

С. Л. Фирсов

миссионерские задачи, на него смотрели как на печат-
ный орган, знакомство с которым будет содействовать 
религиозному просвещению, нахождению «пути к Богу» 
и правильному (с точки зрения Православной Церкви) 
пониманию этого пути.

Как показала дальнейшая история, журнал так и не 
стал в полном смысле слова «миссионерским» — для неве-
рующей интеллигенции, по сути оставаясь классическим 
примером журнала апологетического; да и те известные 
лица, кто первоначально заявил о желании участвовать 
в его работе, весьма редко публиковались (если публи-
ковались) на его страницах. Но все же «Кронштадтский 
пастырь» стал заметным явлением в церковной жизни 
России последних предреволюционных лет, сыграл 
роль «объединителя» тех представителей православной 
общественности, кто стремился собрать в максимальной 
полноте все материалы, которые относились к жизни и 
служению отца Иоанна.

Об этом тогда же, в декабре 1911 г., заявили и ре-
дакторы «Кронштадтского пастыря», отметив, что жур-
нал, «ставя своей ближайшей задачей служить печатным 
образом делу действительного живого единения членов 
“Общества в память отца Иоанна Кронштадтского” в деле 
оказания всяческой доброй помощи ближнему, несо-
мненно должен на страницах своих рельефно отражать, 
для назидания и руководства своих читателей, светлый 
образ того, имя которого так неразрывно связано со 
словами “Кронштадтский пастырь”. <…> И первый долг 
нашего “Кронштадтского пастыря” — жить и действо-
вать неуклонно в атмосфере Святого Православия, со 
всегдашнею готовностью защиты Св. веры от искажения 
и поругания»21.

Нетрудно догадаться, что сказано это было в связи 
с тем, что церковное священноначалие в то время ак-
тивно боролось с «иоаннитством», идеологическим ру-
пором которого считало журнал «Кронштадтский маяк». 



69

Память о праведнике

Редакторы призывали к единению прежде всего членов 
«Общества...», полагая, что именно они должны, отстаивая 
Православие, содействовать «отражению» светлого об-
раза отца Иоанна. Задача эта, безусловно, была задачей 
миссионерской, от решения которой зависело, как будет 
пониматься отец Иоанн его многочисленными почитате-
лями — в общецерковном плане.

И план журнала разрабатывался таким образом, 
чтобы читатели «Кронштадтского пастыря» научались 
правильно понимать слова отца Иоанна, сказанные им в 
разное время и по разным поводам. В связи со сказанным 
понятно, почему издатели неизменно открывали каждый 
номер, печатая «Мысли и советы о. Иоанна Ильича Сер-
гиева», только затем, как правило, публикуя материалы, 
посвященные памяти почитаемого батюшки.

Несколько отвлекаясь от рассказа о журнале, отмечу, 
что вскоре после того, как он стал публиковаться, в адрес 
«Общества...» стали приходить многочисленные матери-
алы, связанные с жизнью и служением отца Иоанна — для 
планировавшегося тогда же музея имени Кронштадтского 
пастыря. Среди тех, кто с самого начала активно помогал 
собиранию подобных материалов, был епископ Вологод-
ский Никон (Рождественский), 20 декабря 1912 г., ровно че-
рез год после выхода первого номера журнала, отославший 
Совету «Общества...» две речи отца Иоанна, составленные 
им еще в годы учебы. «Глубоко почитая память отца Иоанна 
в день его священной памяти, — писал владыка, — долгом 
почитаю представить Совету Общества,  носящего его имя, 
две рукописные, в подлинниках, его речи, составленные 
им в 1848 и 1849 годах. Это — памятник его юности, со-
хранившийся в бумагах одного священника Архангельской 
епархии, который прислал их мне, опасаясь, что оне зате-
ряются. Думаю, что оне могут украшать музей его имени, 
если таковой будет устроен Обществом»22.

Следует отметить, что присланные епископом Ни-
коном (Рождественским) речи отца Иоанна, составленные 



70

С. Л. Фирсов

в годы его обучения в семинарии, были опубликованы на 
страницах «Кронштадтского пастыря» в январе 1913 г. 
Это были первые (по времени) работы будущего «все-
российского батюшки», которые позволяют нам понять, 
как его религиозно-общественные взгляды, так и форму 
изложения материала, которая тогда только определялась 
у «ученика философии Ивана Сергиева» и которой он в 
дальнейшем придерживался23.

Предваряя публикации названных речей, редакто-
ры «Кронштадтского пастыря» заявляли, что в заботах 
лучшего сохранения памяти отца Иоанна, «Общество...» 
учреждает хранилище, в котором будут сосредоточивать-
ся предметы, посвященные его памяти (в соответствии 
с пунктом 6 второго параграфа Устава «Общества...»). 
«Правление Общества, — говорилось далее, — до сего 
времени не имело возможности начать осуществление 
этого предположения Устава Общества, не получивши 
до сего времени никаких предметов, которые могли бы 
послужить началом такового хранилища. Ныне Правление 
имеет возможность начать осуществление этого пункта 
Устава Общества». Затем читатели информировались о 
письме епископа Никона (Рождественского) от 20 декабря 
1912 г., которое также приводилось в журнале24. Следует 
отметить, что владыка писал о возможном создании 
музея имени отца Иоанна, но Правление «Общества...» 
посчитало возможным объявить об организации всего 
лишь хранилища. Музей в память отца Иоанна так до 
революции и не был создан.

Год спустя, 17 декабря 1913 г., епископ Никон (Рожде-
ственский) в письме к протоиерею А. А. Дернову сообщил 
о двух других документах, связанных с отцом Иоанном: то 
были письма, адресованные Кронштадтским пастырем к 
братьям Ольги Степановны Бурачёк (1840–1918), дочери 
русского кораблестроителя  генерал-лейтенанта С. О. Бу-
рачка (1800–1877). «Думаю, — писал владыка, — что место 
сим письмам не в моем архиве, а в музее имени о. Иоанна, 



71

Память о праведнике

куда я уже имел честь препроводить две его семинарских 
речи, напечатанные в Вашем журнале. Печатать ли сии 
письма — сами решите.

От души желаю всякого преуспеяния Вашему Обще-
ству, и да живет, и да действует в нем и чрез него о. Иоанн, 
споспешествуя доброделанию от имени его молитвенным 
предстательством пред Богом!»25

Эти письма за 1879 и 1880 гг., адресованные братьям 
О. С. Бурачёк — Павлу Степановичу (1837–1916) и Евгению 
Степановичу (1836–1911), были опубликованы в «Крон-
штадтском пастыре» за 1914 г. (№ 3. С. 43–44).

Публиковались в журнале и ранее не изданные сочи-
нения отца Иоанна. Так, еще в 1912 г. увидели свет его «На-
ставления учащимся» (без указания времени написания 
этих «Наставлений»). Указанная публикация интересна 
прежде всего тем, что показывала, на чем прежде всего 
акцентировали внимание читателей редакторы журнала, 
обращаясь к духовному наследию пастыря; что отец Ио-
анн считал наиболее опасным для учащихся и о чем стре-
мился их предупредить. Пастырь подчеркивал: «В обще-
стве русском и нерусском есть недобрые, нехристианские 
учения и направления, вредные для ваших голов и сердец, 
для ваших душ, для государственного строя; есть учения, 
противные Евангелию и господствующей вере и Церкви; 
разумею учение Льва Толстого, Пашкова и других русских 
и иностранных утопистов. Крепко остерегайтесь их от-
рицательных, гибельных учений, приводящих в конце 
концов, к отрицанию всякой истины и общественного 
строя и невозвратно губящих души христианские.

Какая будет польза от всего вашего учения, если вы 
заразитесь ядом этих растлевающих умы и сердца учений. 
Вы погубите все ваше умственное богатство, всю вашу 
ученость»26.

Итак, редакторы с самого начала издания «Крон-
штадтского пастыря» указывали, что отец Иоанн был 
активным борцом со всеми, кто не желал признавать 



72

С. Л. Фирсов

авторитет Православной Церкви, являлся противником 
учений, отрицавших (или противостоявших) церковному 
учению, не забывая и о вреде таких учений для государ-
ственного строя страны. Подобные публикации показы-
вали, что журнал, посвященный памяти отца Иоанна, от-
стаивает главные принципы государственной идеологии 
России, заключенные в уваровской триаде, т. е. является 
журналом с четко выраженной идейной позицией. Эта 
позиция оставалась неизменной вплоть до весны 1917 г.

Как и предполагали издатели, журнал в течение 
1912–1916 гг. выходил еженедельно, годовой комплект 
состоял из 52 номеров (некоторые были сдвоенными). 
Формат журнала оставался неизменным: 15 Х 23 см. В раз-
ные годы объем бывал разный, нумерация — сплошная — 
от первого номера до последнего, декабрьского. В 1912 г. 
объем составил 880 страниц, в 1913 г. — 873 страницы, 
в 1914 г. — 805, в 1915 г. — 815, в 1916 г. — 738 страниц. 
В 1917 г. из-за финансовых трудностей (цена за журнал 
не менялась в течение всех лет издания) журнал «Крон-
штадтский пастырь» прекратил существование (в конце 
марта вышел строенный 12-13-14-й номер). Общий ли-
стаж журнала за 1917 г. составил 172 страницы. Ранее, 
поздней осенью 1916 г., пытаясь решить финансовую про-
блему, редакторы обратились к читателям с заявлением, 
в котором указали: издатели «Кронштадтского пастыря» 
не последовали примеру коллег, оставив прежнюю плату в 
надежде на то, что «подписчики добровольно возвысят пла-
ту за журнал, сообразно своим средствам, как это сделали 
некоторые подписчики в текущем 1916 году»27. Насколько 
их надежды оправдались, судить трудно.

Продолжая разговор о «Кронштадтском пастыре», 
нужно заметить, что с 1913 г. его редакция окончатель-
но определилась с рубрикацией, сохранявшейся вплоть 
до 1917 г. Помимо рубрики, посвященной мыслям и со-
ветам отца Иоанна, в журнале были рубрики, посвящен-
ные его светлой памяти; статьи, рассуждения и заметки 



73

Память о праведнике

вероучительного и нравоучительного характера; загра-
ничные письма, адресованные отцу Иоанну; описания и 
сообщения о святынях Православной Церкви («По святым 
местам»); апологетический отдел («На страже Правосла-
вия»); отклики и впечатления; беллетристический отдел, 
в котором помещались повести, рассказы и стихотворе-
ния назидательного характера); краткая летопись цер-
ковно-общественной жизни; отдел, с разноплановыми 
заметками, которые трудно было объединить тематически 
(«крупицы»); сообщения о деятельности «Общества в па-
мять отца Иоанна Кронштадтского»; отзывы о журналах 
и книгах; список пожертвований на устройство Дома 
трудолюбия в память отца Иоанна Кронштадтского.

Теперь о журнале.
Повторимся: не сложно понять, что «Кронштадтский 

пастырь» представлял собой собрание преимуществен-
но апологетических историй, касающихся жизни отца 
Иоанна. Эти истории не обман и не «игра», это то, что 
православные люди, почитавшие отца Иоанна, запом-
нили и описали. Их свидетельства — свидетельства тех, 
кто помнил отца Иоанна как великого пастыря, умевшего 
врачевать душевные и духовные болезни. Именно по-
этому в журнале публиковались не только воспоминания 
о нем, но также выдержки из выступлений самого отца 
Иоанна, которые показывали, в чем он видел наибольшую 
опасность для человека, как он предлагал бороться с гре-
хом неверия и как оценивал современное ему состояние 
русского общества.

Разумеется, в журнале печатались или перепеча-
тывались и статьи, посвященные присутствию отца Ио-
анна в Ливадии, где в октябре 1894 г. умирал император 
Александр III. Случайным это назвать нельзя, поскольку 
публикаторы стремились показать, насколько почитали 
отца Иоанна и в царской семье. Рассказ этот известен, 
но все же, полагаю, его следует вновь воспроизвести. «Его 
Императорское Величество, Государь Император Алек-



74

С. Л. Фирсов

сандр III, чувствуя приближение своей кончины, пожелал 
видеть отца Иоанна Кронштадтского и радостно встретил 
его. О. Иоанн молился с Царем, и Царь чувствовал силу его 
молитвы. 17-го октября, согласно воле Государя, о. Иоанн 
причастил Его Св. Таин. Призванный затем Августейшим 
Больным в самый день Его кончины, о. Иоанн, по желанию 
Царя, прочитал молитву об исцелении Болящего и пома-
зал Его елеем от чудотворной иконы. Затем, по желанию 
Царя, о. Иоанн возложил руки на Его голову и долго не 
отнимал их. Государь, бывши в полном сознании, просил 
о. Иоанна отдохнуть, но о. Иоанн сказал, что не чувствует 
усталости, и спросил Его: “Не тяжело ли Вашему Величе-
ству, что я держу долго руки мои на главе Вашей?” Но Царь 
сказал ему: “Напротив, Мне очень легко, когда вы их 
держите”. Потом Царь продолжал: “Вы праведник: вас 
любит русский народ”. — “Да, — ответил о. Иоанн, — Ваш 
народ любит меня”. “Любит, — сказал Государь, — пото-
му, что он знает, кто вы и что вы”»28.

Думаю, что этот рассказ должен был проиллюстри-
ровать не только близость пастыря к самодержцу в конце 
его земной жизни, но и показать: Александр III, как и 
простые православные русские люди, считал отца Иоанна 
праведником, личностью выдающейся. Несмотря на то 
что у современников, в том числе и близко стоявших к 
трону, было не всегда однозначное отношение к личности 
отца Иоанна, все они не могли не признать факт его все-
российской славы, равно как и веры в него как чудотворца 
и выдающегося человека своего времени29.

Следует также подчеркнуть, что редакторы «Крон-
штадтского пастыря» всегда стремились продемонстри-
ровать глубокое почитание к императору Александру III, 
публикуя небольшие заметки, связанные с почившим 
самодержцем. Понятно, что предварительно они ис-
прашивали высочайшее разрешение на напечатание 
соответствующих материалов. Так, через полгода после 
того, как журнал стал издаваться, в начале июня 1912 г., 



75

Память о праведнике

протоиерей А. А. Дернов (на бланке «Общества...») на-
правил секретарю императрицы Марии Федоровны и 
заведующему ее личной Канцелярией графу А. А. Голени-
щеву-Кутузову (1848–1913) письмо с просьбой исходатай-
ствовать разрешение на напечатание небольшой статьи, 
касавшейся Александра III. Месяц спустя, 5 июля 1912 г., 
отец Александр получил ответное послание, гласившее, 
что со стороны Канцелярии Ее Величества препятствий 
не встречается, если на то последует разрешение мини-
стерства Императорского Двора30. Препятствий, очевидно, 
не последовало, и уже 14 июля 1912 г. статья увидела свет.

История представляла собой рассказ не названного 
по имени «воспоминателя». Он сообщал, как однажды в 
Крыму, у моря, он услышал мальчишеский выкрик, по-
том свист, а затем услышал детский плач. После «воспо-
минатель» увидел «маленького татарчонка», несшего на 
голове таз с мокрым бельем. Он останавливался, громко 
хохотал, потешаясь над затруднительным положением 
другого, находившегося в другом месте, под горой. Автор 
пишет, что хотел вмешаться, дабы прекратить «злую за-
баву мальчугана», но его намерение предупредил другой 
человек. Этот другой задал мальчику вопрос, зачем он 
дразнит девочку. Тот ответил, что они несут белье «квер-
ху», а она не может. Все закончилось тем, что «другой» 
поднял девочку и на плече понес ее вслед уходившему 
мальчику. Этим «другим» и был император Александр III. 
«Он был так близко от меня, что я хорошо видел его лицо 
и выражение его. Передо мной стоял плотный военный, 
в белом кителе, с фуражкой в руке. Бесконечная добро-
та была во всей его фигуре и лице. Нежно смотрел он на 
поднимавшихся в гору детей. Что думал, что чувствовал 
в это время Царь Миротворец?!

Я же, невольно ставший нескромным наблюдателем 
всего этого, был взволнован до глубины души всем проис-
шедшим и благодарил Господа, давшего мне раз в жизни, 
но так близко, так необычайно видеть нашего Монарха…»31



76

С. Л. Фирсов

В данном случае следует обратить внимание на то, 
что в рассказе специально подчеркивались душевные 
качества царя-миротворца, который являл собой олице-
творение доброты, великодушия, силы и справедливо-
сти. Такой царь не мог не отметить «героя веры» своего 
царствования и, умирая, не призвать его к себе. Логика 
публикаторов вполне понятна, хотя специально об этом 
не говорилось. Как говорили древние, sapienti sat…

О святости отца Иоанна на страницах «Кронштадт-
ского пастыря» напрямую не писали, но читатели не могли 
не понять, что именно такое его восприятие было един-
ственно возможным. К примеру, митрополит Московский 
Макарий (Парвицкий-Невский; 1835–1926), выступая с ре-
чью в очередную — четвертую годовщину со дня кончины 
отца Иоанна, утверждал: «Хотя участь людей, угодивших 
Господу в земной жизни, в том числе и батюшки о. Иоанна, 
так сказать уже определена праведным Судиею, и можно 
сказать, что батюшка почивает во святых, — однако и пра-
ведники ощущают на себе действие благодатной молитвы 
за них, их блаженство от этих молитв увеличивается, и 
они восходят от славы к славе в царстве небесном, а по-
тому молиться за них любезно и приятно для памяти. 
Помолимся же о упокоении души приснопамятного отца 
Иоанна, да удостоенный от Господа Бога милости здесь, 
на земле, он имеет дерзновение молиться за нас всех и 
там, в чертогах Отца Небесного»32.

В том же 1913 г. была опубликована еще одна речь 
митрополита Макария, посвященная милосердию в па-
стырском подвиге Кронштадтского пастыря, в которой 
владыка утверждал: «Если бы сосчитать все жертвы отца 
Иоанна, то получилось бы многомиллионное состояние, 
как дар, переданный народом через его пастыря — на-
роду же.

А сколько роздано о. Иоанном милостыни тайно, 
рука в руку, безо всяких сопроводительных бумаг и от-
ношений, — невозможно исчислить.



77

Память о праведнике

Но все это не достигает ценности духовных даров, 
разлитых в душах миллионов русского народа»33.

Понятно, что об отце Иоанне говорили как о без-
условном праведнике, выражаясь современным язы-
ком, — как о «несвятом святом», прославление которого 
есть лишь дело времени. Но ведь подобная лексика ис-
пользовалась, как мы знаем, и осужденными Церковью 
«иоаннитами»! Следовало четко заявить, чем отличаются 
последние от «правильных» почитателей Кронштадтского 
пастыря, следовало затронуть и болезненную для право-
славного сознания того времени тему эсхатологических 
представлений и предчувствий. Поэтому надо признать 
закономерным появление на страницах журнала статей 
с разбором учения отца Иоанна о скором втором прише-
ствии Спасителя и о Страшном Суде (тем более что эта те-
ма была одной из наиболее популярных и обсуждаемых в 
среде иоаннитов, как «радикальных», так и «умеренных»).

Одна из таких работ появилась в журнале в начале 
1911 г. и была подписана неизвестным ныне псевдони-
мом — Пастырь-Воин. Главное, на что обратил внимание 
автор статьи, заключалось в утверждении: как истинный 
христианин и верный сын Православной Церкви, отец 
Иоанн неизменно следовал в проповедях о скором конце 
мира точному учению Христа, изложенному в Евангелии, 
равно как и учению пророков, апостолов, никогда не гово-
ря ни о дне или часе, но даже и о годе конца мира, а всегда 
только о том, «что это событие настанет “скоро”, что оно 
“близко”, “при дверях”, и вообще употреблял такие слова, 
которые нисколько не указывали точные сроки, а лишь 
приближенное время в общих выражениях»34.

Далее автор писал о хлыстах киселёвского толка, 
заявлявших, что отец Иоанн Кронштадтский «есть во-
плотившийся Триипостасный Бог, сошедший на землю». 
Если Бог вновь сошел на землю, то, значит, можно гово-
рить о «втором пришествии» как о свершившемся факте. 
Следовательно, эти хлысты суть еретики, извращающие 



78

С. Л. Фирсов

церковное учение и совращающие наивных простецов 
с пути спасения. Здесь все ясно. Именно этих людей и 
обличал автор статьи, отмечая, что «кроме того, хлысты-
киселёвцы через своих книгонош, которых между про-
чим насчитывается около пяти тысяч человек, уверяют 
простодушных людей, что им уже открыт через отца 
Иоанна Кронштадтского год и месяц второго пришествия 
Христова.

В заключение всего, — утверждал Пастырь-Воин, — 
они стали выдавать себя за особых ревнителей веры 
Христовой, за истинных чад Православной Церкви и 
стали свое лжеучение именовать “иоаннитством”, а себя 
“иоаннитами”.

Батюшка отец Иоанн много раз обличал этих хлы-
стов-киселёвцев, старался вразумить их, но, видя их 
упорство и нежелание исправиться, проклял их»35.

На самом деле «иоаннитство» было более много-
значным понятием, включавшим в себя и неумеренных 
почитателей Кронштадтского пастыря, видевших в нем 
«воплощение Христа», но также и тех экзальтированных 
верующих, кто, воспринимая отца Иоанна как святого 
праведника, вовсе не желал видеть в нем вновь сошедшего 
с небес Господа (например, издатель «Кронштадтского 
маяка» Н. И. Большаков). В статье, очевидно сознательно, 
различия между «иоаннитами» игнорировались. Объяс-
нить это нетрудно. К 1913 г. орган «разумных иоаннитов» 
(при всей условности данного определения) — журнал 
«Кронштадтский маяк» — был закрыт, а его издатели под-
верглись резкому осуждению, а новый журнал — «Крон-
штадтский пастырь» — в лице его издателей и редакторов 
не желал быть обвиненным в следовании «иоаннитским 
суждениям». А ведь именно «иоанниты», как никто 
другой, очень много писали и говорили о Втором при-
шествии, о близости кончины мира, используя слова и 
речи отца Иоанна. Редакции «Кронштадтского пастыря» 
требовалось четко обозначить свою позицию, и она ее 



79

Память о праведнике

обозначила. Завершая публикацию статьи, Пастырь-Воин 
все-таки указал на время, когда отец Иоанн начал свою 
проповедь о скором конце мира: он полагал, что начало 
следует отнести или к 1881 г., или к ближайшим по време-
ни годам36. Вероятно, первые проповеди на данную тему 
отец Иоанн стал произносить в связи с убийством 1 марта 
1881 г. императора Александра II, когда об организован-
ном «иоаннитстве» вряд ли можно было всерьез говорить.

В любом случае редакция «Кронштадтского пасты-
ря» на протяжении всех лет издания журнала неизменно 
следила за тем, чтобы ее публикации, касающиеся отца 
Иоанна, не могли быть восприняты как публикации, в ко-
торых однозначно говорилось бы об «обожествлении» 
праведника. Церковные власти, внимательно следившие 
за журналами религиозно-нравственного содержания, 
относились к «Кронштадтскому пастырю» с неизменной 
поддержкой. Доказательством и примером их благоже-
лательного отношения к журналу стала рекомендация 
его для библиотек духовных семинарий, епархиальных 
женских училищ, духовных мужских училищ и соответ-
ствующих учебных заведений Министерства народного 
просвещения.

12 февраля 1914 г.  Правление «Общества в память 
отца Иоанна Кронштадтского» отправило в Учебный 
Комитет при Св. Синоде комплект журналов «Крон-
штадтского пастыря» за 1912-й, 1913-й и шесть номеров 
за 1914-й г. и прошение, в котором содержалась просьба: 
«...если возможно, рекомендовать означенный журнал для 
библиотек духовных школ»37. Прошение достаточно бы-
стро рассмотрели, направив материалы одному из членов 
Учебного Комитета — протоиерею Александру Петровичу 
Надеждину (1857–1931). Показательное обстоятельство: 
отец Александр в 1914 г. стал членом Государственного 
Совета от белого духовенства по выборам и тогда же был 
назначен сверхштатным членом Учебного Комитета при 
Св. Синоде. 14 марта 1914 г. протоиерей А.  Надеждин со-



80

С. Л. Фирсов

ставил (и отправил) свой отзыв о журнале «Кронштадт-
ский пастырь». Сей отзыв, весьма лаконичный, на мой 
взгляд, следует привести полностью. Вот он:

«Названный журнал редактируется и издается 
двумя лицами: священником И. Н. Орнатским и диако-
ном И. В. Смолиным. Главная цель издания — широкое 
ознакомление русского общества с мыслями и деяниями 
всепамятного Кронштадтского пастыря. В этом случае 
журнал идет навстречу духовной жажде тех русских лю-
дей, которые хотели бы в своей жизни и деятельности 
руководствоваться религиозно-просветительскими ука-
заниями и зачетами почившего о. Иоанна. Кроме оной 
главной задачи журнал уделяет не малое место на своих 
страницах и вопросам разнообразного церковно-обще-
ственного содержания. Пишется журнал языком обще-
доступным.

Характер журнала — назидательный.
В виду вышеизложенного я полагал бы:
Журнал “Кронштадтский пастырь” одобрить для 

приобретения в училищные библиотеки духовно-учебных 
заведений»38.

Отзыв был позитивно воспринят Учебным Комите-
том при Св. Синоде. 21 марта 1914 г. архиепископ Сергий 
(Страгородский), будущий патриарх Московский и всея 
Руси, отправил в адрес Св. Синода письмо, в котором 
говорилось: «Соглашаясь с отзывом члена Учебного Коми-
тета, протоиерея А. Надеждина о еженедельном журнале 
“Кронштадтский пастырь” за 1912, 1913, 1914 гг., Учебный 
Комитет полагал бы одобрить означенный журнал для 
приобретения в ученические библиотеки духовно-учеб-
ных заведений». Члены Учебного Комитета, соглашаясь 
с отзывом протоиерея А. Надеждина, имея в своем рас-
поряжении комплекты за 1912-й, 1913-й за первую поло-
вину 1914 г., считали правильным «одобрить означенный 
журнал для приобретения в ученические библиотеки 
духовно-учебных заведений»39.



81

Память о праведнике

День спустя, 22 марта 1914 г., последовало офици-
альное представление (за № 1881) архиепископа Сергия 
(Страгородского) Св. Синоду о журнале Учебного Коми-
тета — по поводу «Кронштадтского пастыря»40. Владыка 
представлял синодалам журнал Учебного Комитета 
(№ 248) с положительным мнением о журнале «Крон-
штадтский пастырь». Через месяц определением Св. Си-
нода от 16 апреля — 5 мая 1914 г. за № 3327 журнал «Крон-
штадтский пастырь» был допущен «для приобретения в 
ученические библиотеки духовно-учебных заведений» 
(решение утвердили 13 мая 1914 г.)41.

Итак, с середины 1914 г. «Кронштадтский пастырь» 
был признан Св. Синодом журналом, который следовало 
приобретать всем православным духовно-учебным за-
ведениям империи. Достоинством журнала признавалось 
то, что статьи в нем писались «общедоступным» языком 
и имели назидательный характер. Действительно, судя по 
публикациям, «Кронштадтский пастырь» был рассчитан 
на самого неискушенного в богословских премудростях 
читателя, «простеца», для которого имя отца Иоанна было 
синонимом праведности и православной веры и который 
воспринимал отца Иоанна как подлинного «героя веры». 
Публиковавшиеся в «Кронштадтском пастыре» стихи и 
рассказы были так же незамысловаты, как и тексты крат-
ких статей на церковно-апологетические (по преимуще-
ству) темы. Вот характерный пример такого рода стихов:

Уже восемь лет с того дня миновало,
Как доброго пастыря с нами не стало,
Как тихо преставился он, благодатный,
Великий священник Руси необъятной —

Отец Иоанн!
Угас яркий светоч, светивший полвека,
Кто жизнью своею будил человека
Воспрянуть на подвиг от сна и порока, —
Кто даром молитвы и силой пророка

Весь был осиян…



82

С. Л. Фирсов

К кому во дни скорби, нужды и печали
В Кронштадт отовсюду толпы притекали
В надежде — найти у него утешенье,
А больше — поведать свои согрешенья — 

Духовный изъян…
И всех принимал он с святою любовью:
Людей не делил на чины и сословья,
 Но как бы в великий и светлый день Пасхи,
Ко всем преисполнен был ангельской ласки

Отец Иоанн.
Уж восемь лет с того дня миновало,
Как доброго Батюшки с нами не стало!..
Но верим мы твердо, что жив он и ныне:
В нем нашей отчизне, богатой святыней,  

Молитвенник дан…42

Стихотворение, написанное иеродиаконом Ев-
фимием (вероятно, Коротковым; 1882–1918), было 
опубликовано в самом конце 1916 г., накануне великих 
потрясений. В незамысловатой форме автор, монах по
дворья Белогорского монастыря в Перми, совершенно не 
знавший правил стихосложения, постарался нарисовать 
«художественный портрет» Кронштадтского пастыря, 
точнее говоря, передать свое восприятие отца Иоанна, 
показанного заступником Отчизны и хранителем право-
славных традиций, великим молитвенником, а по суще-
ству неканонизированным святым.

Апокалиптические настроения в тот период все 
более и более усиливались, на отца Иоанна надеялись, 
просили у него заступничества, уповали на его молитвы. 
Так, в конце января 1917 г. на страницах «Кронштадт-
ского пастыря» появляется стихотворение-обращение к 
«Батюшке», в котором есть такие строки:

Ты темной силы созиданье
Душой провидца осяжи:
Тех, кто на крови и страданье
Нам строят козни, укажи.



83

Память о праведнике

И умоли Творца — Россию
Спасти от хищников-врагов
И в дни рождения Мессии
Услышать душ скорбящих зов43.
Это, безусловно, обращение-молитва. Конечно, 

Церковь разрешает молиться и непрославленным под-
вижникам веры, полагая, что молитва есть разговор с тем, 
кто почил. Но православной молитвой считается лишь та 
молитва, которая направлена к Богу, Его ангелам и свя-
тым. До канонизации праведника, согласно церковным 
правилам, воздавать ему почитание как святому неверно.

То, что к отцу Иоанну, вольно или невольно, фак-
тически обращались как к святому, вызывать удивления 
не может. В восприятии большинства православных со-
временников он был свят. Игнорировать это обстоятель-
ство было бы ошибкой. Другое дело, как это восприятие 
могли интерпретировать церковные власти. В случае с 
«Кронштадтским Маяком» — одним образом, в случае 
с «Кронштадтским пастырем» — иначе. Но и в том и в 
другом случае акцент следует делать именно на феномене 
восприятия.

«Сопричастность времени» у разных людей различ-
на. Для православных почитателей отца Иоанна, живших 
накануне революции 1917 г., восприятие действительно-
сти было окрашено в эсхатологические цвета, а надежда 
на позитивные изменения основывалась на вере в чудо 
и связывалась с именем отца Иоанна. Шла война, и она 
усиливала страхи, которые было необходимо каким-то 
образом преодолеть. Так, уже цитированный Е. Костко, 
обращавшийся с молитвой к отцу Иоанну, за несколько 
дней до Февраля опубликовал стихотворение «Война», 
заканчивавшееся следующими строками:

Просвета в горе нет покуда,
Но день спасенья недалек:
Господь пошлет России чудо,
И будет жребий наш высок44.



84

С. Л. Фирсов

Вскоре произошла революция, кардинальным об-
разом и навсегда изменившая не только политический 
строй в России, но и положение Православной Российской 
Церкви. Журнал «Кронштадтский пастырь» продолжал не-
которое время издаваться, хотя уже в начале марта 1917 г. 
было ясно: в новых условиях он не сможет выходить так, 
как выходил ранее. Последний (строенный) номер 12-
13-14 увидел свет 28 марта. Показательно, что никаких 
откликов на происходившие тогда события в материалах 
«Кронштадтского пастыря» не было.

* * *
Долгое время материалы «Кронштадтского пасты-

ря» были практически недоступны для православных 
читателей. Разумеется, интересующиеся жизнью и слу-
жением отца Иоанна могли ознакомиться с материалами 
журнала в фондах центральных библиотек страны, но  
большинство верующих, живших в советскую эпоху, не 
имели возможности с ними ознакомиться. Первый сбор-
ник, посвященный памяти отца Иоанна и содержавший 
материалы о нем, был опубликован автором этих строк в 
1994 г. в издательстве Православного Свято-Тихоновского 
богословского института. В сборник вошло 27 публикаций, 
из которых 24 были взяты из «Кронштадтского пастыря» 
за 1912–1917 гг.45 Подготавливая сборник, я стремился 
опубликовать прежде всего те материалы, которые наи-
более полно, по моему мнению, представляли живой 
образ отца Иоанна, давали возможность увидеть его та-
ким, каким он представлялся современникам — людям 
различных социальных положений и разных взглядов. 
Принципиальным было дать представление о личности 
отца Иоанна, его характере, отношениях с людьми, его 
человеческом облике. Понятно, что такого рода воспо-
минания всегда неизбежно субъективны и пристрастны, 
но в этом и заключается их ценность для исследователя 
того времени. Девять лет спустя в издательствах «Нева» и 



85

Память о праведнике

«ОЛМА-ПРЕСС Гранд» я выпустил новый сборник с анало-
гичным названием, в котором переопубликовал четыре 
материала из предыдущей книги, добавив напечатанные в 
«Кронштадтском пастыре» в 1913 г. воспоминания лечив-
шего отца Иоанна доктора В. Б. Бертенсона (1850–1929)46.

Следует также отметить, что в дальнейшем многие 
публикаторы материалов, посвященных отцу Иоанну, 
обращались к «Кронштадтскому пастырю», помещая на 
страницах издаваемых ими сборников свидетельства ме-
муарного характера и иные документы, взятые из этого 
журнала47. В целом в конце XX — начале XXI в. вышло 
множество изданий апологетического характера, в кото-
рых были опубликованы многочисленные воспоминания 
об отце Иоанне48.

Интерес к личности отца Иоанна понятен и объ-
ясним, хотя всегда следует учитывать религиозно-по-
литические установки современных публикаторов как 
его наследия, так и воспоминаний о нем. Репрезентации 
фигуры отца Иоанна в разное время носили (как, впрочем, 
и ныне носят) политический и неполитический характер. 
И материалы «Кронштадтского пастыря» при желании 
могут служить для обоснования как «политических про-
рочеств» отца Иоанна, так и его религиозно-обществен-
ной деятельности. Кроме того, нельзя не согласиться с 
мнением Н. Б. Киценко, писавшей о том, что фигура от-
ца Иоанна «охватывает больше категорий праведности, 
чем многие святые»49. Подобная «всеохватность» порой 
может и соблазнять, формируя образ пастыря в духе но-
вого «иоаннитства» (показательно, что в 1995 г. в Санкт-
Петербурге по благословению митрополита Иоанна 
(Снычева; 1927–1995) была переиздана книга редактора 
журнала «Кронштадтский Маяк» Н. И. Большакова «Ис-
точник воды живой»).

Времена социальных изменений эпохального харак-
тера неизбежно порождают разного рода идеологические 
и морально-нравственные аберрации, влияют на измене-



86

С. Л. Фирсов

ние «мировидения» людей, особенно если эти люди ми-
стически настроены и не желают признавать закономер-
ность, пусть даже трагическую, происходящих на их глазах 
революционных пертурбаций в обществе. Столкновение 
традиционной религиозности с современностью может 
вызывать искушение назвать разрушающую традицию 
современность «наваждением», «порождением злых сил», 
«платой за грехи наши» и т. д. Так было и в начале XX в. 
Аналогичные настроения можно было наблюдать в рос-
сийском социуме в конце XX — начале XXI в. Подобные 
настроения сказывались и на восприятии того, кто казался 
«столпом благочестия», «удерживавшим» православную 
веру от подчинения «духу века сего». Такое восприятие 
заставляло почитателей отца Иоанна «перечерчивать» 
его образ по-своему, взывать к нему в надежде обрести 
если не помощь, то по крайней мере душевный покой. 
Большинство тех, кто писал об отце Иоанне на страницах 
«Кронштадтского пастыря», так и поступали. Большинство 
тех, кто сегодня читает эти публикации, также воспри-
нимают отца Иоанна скорее эмоционально, чем рацио-
нально. И сие понятно: святость пастыря заместила образ 
«земного» отца Иоанна, превратив его «историческое 
лицо» в «священный иконописный лик». «Замещение» 
началось еще при его жизни, продолжившись в послед-
ние годы существования императорской России. Память 
о нем незаметно трансформировалась в «исторические 
предания». 

У русского поэта К. Н. Батюшкова (1787–1855) есть 
стихотворение «Мой гений», начинающееся словами:

О, память сердца! Ты сильней
Рассудка памяти печальной
И часто сладостью своей
Меня в стране пленяешь дальной50.
«Память сердца» — это глубокие впечатления от 

пережитого, то, что человек хранит в своей памяти, что 



87

Память о праведнике

значимо для него, память о дорогих людях, о счастливых 
моментах жизни. «Память сердца» может быть фактоло-
гически неточной, даже в чем-то ошибочной, но именно 
она позволяет понять, что такое «чувство к другому», 
помогает разобраться в том, что такое «образ другого». 
Данное обстоятельство, пожалуй, не менее важно при 
изучении социально-психологических аспектов истории 
жизни «героя прошлого», чем точно установленные, эм-
пирически проверенные знания об этой жизни. В связи со 
сказанным, полагаю, не будет ошибкой назвать материа-
лы журнала «Кронштадтского пастыря» именно «памятью 
сердца» благодарных современников о земной жизни и 
служении отца Иоанна, — памятью, которая помогает ис-
следователю разобраться в чувствах «воспоминателей», 
в их эмоциональном настрое и, таким образом, лучше 
понять феномен того, что есть праведность и святость. 

Примечания

1 Св. прав. Иоанн Кронштадтский. Дневник. М., 2005. Т. 2: 
1857–1858. С..

2 Емельянова Т. П., Кузнецова А. В. Представления коллектив-
ной памяти об эпохе Петра Великого и его личности у пред-
ставителей различных социальных групп // Психологические 
исследования. 2013. Т. 6. № 28. (http://psystudy.ru/index.php/
num/2013v6n28/809-emelyanova28.html).

3 В качестве примера негативных публикаций можно приве-
сти «Записки судебного пристава» А. Витовича, напечатанные 
в либерально-народническом журнале «Голос минувшего» 
за 1915 г. Формально, в этих «Записках…» в адрес отца Иоанна 
не говорилось ничего резко отрицательного: пристав просто 
рассказывал о том, что и кого он видел, неоднократно встреча-
ясь по служебным делам с Кронштадтским пастырем, а также 
обнародовал составленную после кончины отца Иоанна опись 
его имущества. Сама история составления описи и сопутство-
вавшей этому нездоровой обстановки должна была вызывать 



88

С. Л. Фирсов

скепсис у непредвзятого читателя, опосредованно формируя 
и скептическое восприятие почившего пастыря. Понятно, что 
подобная публикация появилась на страницах «Голоса ми-
нувшего» неслучайно. Редакторы журнала — члены Трудовой 
народно-социалистической партии — «энесы» С. П. Мельгунов 
(1879–1956) и В. И. Семевский (1848–1916) никогда не скрывали 
своего антиклерикального настроя и далекого от почтительного 
отношения к отцу Иоанну. Публикуя «Записки судебного при-
става» в журнале, посвященном изучению истории и истории 
литературы (sic!), они стремились представить как самого 
Кронштадтского пастыря, так и ближайшее его окружение в 
негативном свете, при этом формально соблюдая «непред-
взятость»: ведь в «Голосе минувшего» публиковался только 
документ, без каких-либо комментариев. Однако это был та-
кой документ, который вовсе не содействовал укреплению 
позитивного образа отца Иоанна. Автора «Записки…» трудно 
заподозрить в изначальной предвзятости, но сама публикация 
в либеральном журнале характеризоваться иначе, чем предвзя-
тая, не может. (См.: Витович А. Записки судебного пристава по 
охранительной описи имущества о. Иоанна Кронштадтского // 
Голос минувшего. Журнал истории и истории литературы. 1915. 
№ 5. Май. С. 159–183.) 

4 Эрман Б. Иисус до Евангелий. М., 2018. С. 110–111.
5 Там же.
6 Цит. по: Schwartz B. Abraham Linkoln and the Forge of National 

Memory. Chicago, 2000. P. 4.
7 См.: Плигузов А. И., Янин В. Л. Послесловие // Ключевский В. О. 

Древнерусские жития святых как исторический источник. М., 
1989. С. 5.

8 Цит. по: Нечкина М. В. Василий Осипович Ключевский: Исто-
рия жизни и творчества. М., 1974. С. 138.

9 Уставы «Общества в память отца Иоанна Кронштадтского» 
// Центральный государственный исторический архив Санкт-
Петербурга (ЦГИА СПб.). Ф. 2216. Оп. 1. Д. 1. Л. 17–18. Историче-
ская справка об «Обществе в память отца Иоанна Кронштадт-
ского» содержится в энциклопедии «Санкт-Петербург» (См.: 
Северюхин Д. Я. Общество в память отца Иоанна Кронштадтско-



89

Память о праведнике

го // Санкт-Петербург. Энциклопедия. СПб.; М., 2004. (https://
encspb.ru/object/2812190810?lc=ru). 

10 О журнале «Кронштадтский Маяк» подробнее см.: Фирсов 
С. Л. Мифологизация памяти: святой праведный отец Иоанн 
Кронштадтский и проблема «иоаннитства»: (К истории журнала 
«Кронштадтский Маяк»: 1906–1912 гг.) // Церковь и время. 2024. 
№ 4 (108). С. 87–156.

11 См. подробнее: Дело об издании журнала «Кронштадтский 
пастырь» // ЦГИА СПб. Ф. 2216. Оп. 1. Д. 10. Л. 1, 2 и др.

12 Дело I отделения Канцелярии Главного Управления по делам 
печати. Об издании в Санкт-Петербурге журнала «Кронштадт-
ский пастырь» // Российский государственный архив (РГИА). 
Ф. 776. Оп. 9. Д. 2558. Л. 1.

13 Там же. Л. 8, 9.
14 См. подробнее: Степанов А. Д., Левашев, о. Павел Никано-

рович // Большая энциклопедия русского народа. Сайт Инсти-
тута Русской Цивилизации (http://www.rusinst.ru/articletext.
asp?rzd=1&id=635&tm=9).

15 См. подробнее: База данных Православного Свято-Тихо-
новского гуманитарного университета «Новомученики и ис-
поведники РПЦ XX в.» (http://www.pstbi.ru/bin/db.exe/no_dbpath/
docum/cnt/ans/nm1/?...b**).

16 См. подробнее: Протоиерей Иоанн Вакулович Смолин (1867–
25 января 1927) // Московский Патриархат. Гатчинская епар-
хия. Гатчинское городское благочиние (https://soborgatchina.
cerkov.ru/2021/01/25/protoierej-ioann-vakulovich-smolin-1867-
%e2%80%a025-yanvarya-1926/). В официальных документах, 
хранящихся в РГИА, отчество отца Иоанна пишется иначе: 
Вуколович.

17 Дело I отделения Канцелярии Главного Управления по делам 
печати. Об издании в Санкт-Петербурге журнала «Кронштадт-
ский пастырь». Л. 3–5.

18 Карлейль Т. Герои, почитание героев и героическое в истории 
// Карлейль Т. Теперь и прежде. М., 1994. С. 95.

19 В информации, указанной в «Кронштадтском пастыре» за 
1912 г. (номера 1–4), вероятно, неправильно указано имя этого 
священника: его перепутали с вятским священником-поэтом 
Афанасием Ивановичем Веселицким (1860–1910).  



90

С. Л. Фирсов

20 Дернов А. А., прот. Привет «Кронштадтскому пастырю» // 
Кронштадтский пастырь. Орган «Общества в память о. Иоанна 
Кронштадтского». 1911. № 1. 20 декабря. С. 3–4.

21 От редакции // Там же. С. 5. 
22 Письма Иоанна Кронштадтского и воспоминания о нем, 

присланные разными лицами для организации музея // ЦГИА 
СПб. Ф. 2216. Оп. 1. Д. 14. Л. 4.

23 См.: Светлой памяти доброго Кронштадтского пастыря // 
Кронштадтский пастырь. Орган «Общества в память о. Иоанна 
Кронштадтского. 1913. № 2. 12 января. С. 37–40. [Речи от 8 марта 
1848 г. и от 8 марта 1849 г.] 

24 Там же. С. 37.
25 Письма Иоанна Кронштадтского и воспоминания о нем, 

присланные разными лицами для организации музея… Л. 4.
26 Из неизданных сочинений о. Иоанна Кронштадтского // Там 

же. 1912. № 20. 19 мая. С. 349.
27 От редакции // Там же. 1916. № 48. 26 ноября. С. 678.
28 Светлой памяти доброго Кронштадтского пастыря. О. Иоанн 

у Государя Императора Александра III // Кронштадтский па-
стырь. Орган «Общества в память о. Иоанна Кронштадтского». 
1912. № 23. 9 июня. С. 394. Впервые этот рассказ был опублико-
ван в «Церковных ведомостях» еще в 1894 г. (Стб. 1656) и затем 
перепечатан в книге Я. Побединского «Последние минуты жиз-
ни Императора Александра Александровича: Письмо о. Иоанна 
Кронштадтского» (М., 1912. С. 17).

29 Так, вспоминая последние дни жизни императора, госу-
дарственный секретарь Российской империи (в 1883–1892) 
А. А. Половцов (1832–1909) записал в дневнике, что отца Ио-
анна привезли в Ливадию по желанию императрицы великая 
княгиня Александра Иосифовна (1830–1911) и ее дочь — грече-
ская королева Ольга Константиновна (1851–1926). Скептик по 
натуре, А. А. Половцов отмечал, что Кронштадтский пастырь 
пользуется «в глазах суеверных репутацией чудотворца». (По-
ловцов А. А. Дневник. 1893–1909. СПб., 2014. С. 98. Запись от 
13 ноября 1894 г.) Другой современник — граф С. Д. Шереметев 
(1844–1918), рассуждая о царствовании Александра III, полагал, 
что то было время «расцвета трех крупных сил, воплощавших 



91

Память о праведнике

в себе целый мир идей и представлений, магически действу-
ющих силою неотразимого влияния». Одну из них граф видел 
в Л. Н. Толстом, другую — в отце Иоанне Кронштадтском, 
третью — в самом самодержце. Полагая, что в деятельности и 
Л. Н. Толстого, и отца Иоанна «замешалось что-то посторон-
нее», мемуарист подчеркнул: «Это постороннее, являющееся 
придачею к ним, имеет значение тины над чистым источ-
ником». Излагая свои впечатления, С. Д. Шереметев писал: 
«Когда перед смертью Александра III-го явился о[тец] Иоанн 
в качестве исполнителя “Миссии”, могли подумать, что нужна 
была нравственная поддержка умирающему; но когда они 
встретились лицом к лицу, тогда о[тец] Иоанн понял свое не-
домыслие. Я видел его выходящим от Царя, он был подавлен 
неожиданным величием праведника и казалось сам почерпнул 
в нем назидание». (Мемуары графа С. Д. Шереметева. М., 2001. 
С. 574, 575). Современники часто бывают излишне пристрастны, 
но в любом случае нельзя не отметить, что даже те, кого нельзя 
назвать безусловными почитателями отца Иоанна, отмечали и 
его «репутацию чудотворца», и то, что он был одной из наиболее 
крупных сил александровского царствования.

30 Переписка о разрешении напечатать в журнале «Кронштадт-
ский пастырь» статью «Случай из жизни государя императора 
Александра III // РГИА. Ф. 544. Оп. 2. Д. 308. Л. 1–2.

31 Г. Р. Б. Случай из жизни государя императора Александра III 
// Кронштадтский пастырь. Орган «Общества в память о. Иоанна 
Кронштадтского». 1912. № 28. 14 июля. С. 485–486. (См. также 
рукопись: Переписка о разрешении напечатать… Л. 3–4).

32 Речь митрополита Макария // Кронштадтский пастырь. 
Орган «Общества в память о. Иоанна Кронштадтского». 1913. 
№ 2. 12 января. С. 35–36.

33 Милосердие в пастырском подвиге отца Иоанна Кронштадт-
ского // Там же. 1913. № 8. С. 338–339. 

34 [Пастырь-Воин]. Се жених грядет, исходите в сретение его 
(Мф. 25,6). Учение прот. Иоанна Ильича Сергиева-Кронштадт-
ского о скором втором пришествии Спасителя и страшном 
суде. (Продолжение) // Кронштадтский пастырь, издаваемый 
Обществом в память о. Иоанна Кронштадтского. 1913. № 11. 
16 марта. С. 199.



92

С. Л. Фирсов

35 Там же. С. 200.
36 Там же. С. 202. Статья Пастыря-Воина печаталась не только 

в № 11 журнала «Кронштадтский пастырь», но и в двух пред-
шествующих номерах (№ 7–8. С. 133–138 и № 10. С. 178–181). 
Статья в № 11 была «продолжением», но «окончания» статьи 
так и не последовало.

37 О журнале «Кронштадтский пастырь», издаваемом Правле-
нием «Общества в память о. Иоанна Кронштадтского», за 1912, 
1913 и 1914 гг. // РГИА. Ф. 802. Оп. 11. Д. 117. Л. 1–1 об.

38 Там же. Л. 4–4 об.
39 Там же. Л. 3.
40 Там же. Л. 2.
41 Там же. Л. 2, 5. (См. также: Церковные Ведомости. 1914. № 39. 

27 сентября.)
42 Евфимий, иеродиакон. Пастырь добрый (1908–20 дека-

бря–1916) // Кронштадтский пастырь, издаваемый «Обществом 
в память о. Иоанна Кронштадтского». 1916. № 50–52. 20 декабря. 
С. 721.

43 Костко Е. Батюшка, помоги! // Там же. 1917. № 3. 21 января. 
С. 47.

44 Костко Е. Война // Там же. 1917. № 7. 18 февраля. С. 112. Пред-
положительно, стихотворение написал некий Ефим Костко — 
основатель юношеского кружка ревнителей православия и член 
Гомельского отдела Союза русского народа.

45 См. подробнее: Святой Иоанн Кронштадтский в воспомина-
ниях современников / Сост., автор предисловия и комментариев 
С. Л. Фирсов. М., 1994. С. 23–94, 116–150, 154–184, 188–192. 
В сборнике были опубликованы следующие материалы из 
«Кронштадтского пастыря»:

– Альбов И., священник. Отец Иоанн Кронштадтский как носи-
тель Христовой любви (1912);

– Сперанский А., священник. Из воспоминаний (1915);
– Озеров Д. А., генерал-лейтенант. Отец Иоанн Кронштадт-

ский. (Личные воспоминания) (1916);
– Озеров Д. А., генерал-лейтенант. У раненых (1916);
– Андрей, епископ. [Без названия]. (1912);
– Алексеев И., псаломщик. Из воспоминаний об общей испо-

веди (1915);



93

Память о праведнике

– Т. О. Из воспоминаний (1916);
– Рожалин Г. Воспоминания о поездке в Кронштадт 26 мая 

1906 г. (1913);
– Воскресенский А. Дивный пастырь народа русского (1914);
– М. С. Д. Из воспоминаний (1915);
– Виноградов И. М., капитан. Из воспоминаний (1913);
– Георгий, игумен. Из воспоминаний о совместном с батюшкой 

путешествии в 1903 г. (1912);
– О. Иоанн Кронштадтский в воспоминаниях семинариста 

(1916);
– Пимен, епископ. Маленькие воспоминания о праведном 

муже (1916);
– Попов В. И. Совместное путешествие с о. Иоанном Ильичом 

Сергиевым (Кронштадтским) от г. Архангельска до Москвы в 
августе 1890 г. (1916);

– Нарцизова А. Воспоминание об освящении храма в селе Сура 
в 1891 г. (1916);

– Павловский М., диакон. Воспоминание из прошлого (1913);
– Н. Т. Из воспоминаний (1916);
– Тихомирова О. Встреча с отцом Иоанном Ильичом Сергие-

вым (1916);
– Пронский Д., священник. Прозорливость Батюшки (1914);
– Игнатов Ф. Из воспоминаний об отце Иоанне Кронштадт-

ском (1914);
– Хотовицкий А., прот. Письмо в редакцию (1917);
– Гавриил, епископ. Воспоминания. Знаменательный сон (1914);
– Альбов И., священник. Достопамятные дни моей жизни. 

(Из воспоминаний на похоронах о. Иоанна Кронштадтского) 
(1912).

46 См. подробнее: Святой Иоанн Кронштадтский в воспоми-
наниях современников / Сост., предисловие и комментарии 
С. Л. Фирсова. СПб.; М., 2003. Из предыдущей книги были взяты 
тексты епископа Андрея, И. Алексеева, А. Нарцизовой, Н. Т. и 
Д. А. Озерова (последний материал публиковался уже по жур-
налу «Путь жизни» за 1912 г.).

47 См., напр.: Святой праведный отец Иоанн Кронштадтский. 
Воспоминания самовидцев / Сост. Т. И. Орнатская, Ю. В. Балак-



94

С. Л. Фирсов

шина, Т. Б. Ильинская, Б. Ф. Споров. М., 2004. Всего из «Крон-
штадтского пастыря» составители взяли 9 публикаций. Ряд 
воспоминаний, приведенных в указанном сборнике, ранее были 
опубликованы мной в книге 1994 г. (Н. Т. «Из воспоминаний»; 
Д. Озеров «Отец Иоанн Кронштадтский у раненых», священник 
Иоанн Альбов «Достопамятные дни моей жизни»). См. также: 
Святой праведный Иоанн Кронштадтский. Проповеди, вос-
поминания современников и родственников. М., 2002 (в этой 
книге на С. 163–169 была помещена статья из «Кронштадтского 
пастыря» за 1913 г., называвшаяся «Суждения о святом правед-
ном Иоанне Кронштадтском заграницей»); Святой праведный 
отец Иоанн Кронштадтский. Воспоминания самовидцев. М., 
2006. [Книга-альбом]. В этой книге вновь был переиздан мате-
риал Н. Т. «Из воспоминаний». 

48 См., напр.: Святой праведный Иоанн Кронштадтский в вос-
поминаниях самовидцев. Сборник / Сост., подготовка текста 
и комментарии А. Н. Стрижева. М., 1997; Святой праведный 
Иоанн Кронштадтский / Сост. А. А. Маркова. М., 2009; То же. 
М., 2014, и др.

49 Киценко Н. Б. Святой нашего времени: отец Иоанн Крон-
штадтский и русский народ. М., 2006. С. 338.

50 Батюшков К. Н. Мой гений // Батюшков К. Н. Полное собрание 
стихотворений. М.; Л., 1964. С. 192.



95

Протоиерей Сергий Звонарёв*

ОТДЕЛ ВНЕШНИХ ЦЕРКОВНЫХ СНОШЕНИЙ 
И СОВЕТ ПО ДЕЛАМ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ 

ЦЕРКВИ (РЕЛИГИЙ) ПРИ МИТРОПОЛИТЕ 
НИКОДИМЕ (РОТОВЕ) И В. А. КУРОЕДОВЕ: 

НА СТЫКЕ ЦЕРКОВНЫХ И ГОСУДАРСТВЕННЫХ 
ИНТЕРЕСОВ

Предлагаемая читателю статья посвящена взаимоот-
ношениям между Отделом внешних церковных сношений, 
возглавляемым митрополитом Никодимом (Ротовым), 
и Советом по делам Русской Православной Церкви (религий) 
во главе с В. А. Куроедовым. Эти отношения были далеки 
от партнерских. Каждый шаг на внешнецерковном попри-
ще, вне зависимости от того, была ли это подготовка 
членства Русской Церкви в международной христианской 
организации или кратковременная поездка за рубеж, 
должен был получить согласие советских властей. Такое 
согласие давала высшая партийная инстанция, а Совет 
его транслировал на церковный уровень и следил за ходом 
межцерковных мероприятий, встреч и переговоров. Такое 
положение дел говорит о том, что власти Советского Со-
юза рассматривали внешнюю деятельность Церкви как 
имеющую политическое значение. Совет вмешивался в 
кадровую политику Церкви, что сказывалось и на Отделе 
внешних церковных сношений. Особенно ярко вмешатель-
ство Совета выразилось в отставке первого председателя 

* Автор — секретарь по делам дальнего зарубежья Отдела внешних 
церковных связей Московского Патриархата, докторант Общецерков-
ной аспирантуры и докторантуры имени святых равноапостольных 
Кирилла и Мефодия, кандидат богословия.



96

Протоиерей Сергий Звонарёв

Отдела митрополита Николая (Ярушевича) в июне 1960 г., 
что знаменовало собой практическую реализацию курса 
правительства, нацеленного на искоренение религии из со-
ветского общества и на более активную внешнецерковную 
деятельность в советских интересах.
Второй председатель ОВЦС митрополит Никодим (Ротов) 
в международной сфере был вынужден следовать фарва-
теру, установленному властями. При этом иерарх умел 
продвигать церковные интересы, путем налаживания и 
укрепления межцерковных связей содействовать росту 
международного авторитета Русской Церкви. Расчет 
председателя ОВЦС заключался в том, что церковный 
авторитет за рубежом мог служить сдерживанию Со-
ветского государства в проведении антирелигиозной 
кампании, поскольку власти были вынуждены учитывать 
реакцию международного сообщества на факты притес-
нения Церкви в СССР.
Ход изложения и выводы автора статьи опираются на 
данные церковных и государственных архивных источников, 
подкрепляются рассуждениями современных отечествен-
ных и зарубежных исследователей советского периода 
церковно-государственных отношений. 
Ключевые слова: Отдел внешних церковных сношений, 
Совет по делам Русской Православной Церкви (религий), 
церковно-государственные отношения в советский период, 
советская атеистическая политика, митрополит Николай 
(Ярушевич), митрополит Никодим (Ротов), В. А. Куроедов.

Отдел внешних церковных сношений (ОВЦС) яв-
лялся партнером со стороны Московского Патриархата 
в контактах с Советом по делам Русской Православной 
Церкви (религий) на международном направлении. Па-
триарх Московский и всея Руси Алексий I (Симанский) 
не имел практики переписки с председателем Совета 
В. А. Куроедовым по внешнецерковной тематике, но пере-
писывался по внутренним церковным вопросам. Однако 
отношения Отдела и Совета были далеки от партнерских: 
государственное ведомство осуществляло полный кон-
троль за деятельностью церковного учреждения, вмеши-
валось в ведение дел.  



97

Отдел внешних церковных сношений...

Хозяйственные и протокольные вопросы 
взаимодействия Отдела внешних церковных 
сношений и Совета по делам Русской Православной 
Церкви (религий)

Формально-протокольная составляющая церков-
но-государственных отношений выражалась в просьбах 
Отдела в адрес Совета получить содействие со стороны 
государственных учреждений СССР в решении различных 
вопросов — перевозки церковных и хозяйственных грузов, 
в том числе представительских подарков, медицинского 
оборудования и медикаментов для Бейрутского церков-
ного госпиталя и препаратов для отдельных лиц за рубеж, 
изготовления печатных бланков и конвертов Отдела, 
подписки ОВЦС на зарубежные религиозные и светские, 
а также советские периодические издания, прохождения 
церковными лицами медицинских обследований в связи с 
длительными зарубежными командировками в столичной 
поликлинике «Интуриста», предоставления жилплоща-
ди и оформления прописки для священнослужителей, 
возвращающихся из-за рубежа, получения разрешения 
иностранными студентами духовных учебных заведе-
ний пользоваться данными государственных архивов 
при написании научных работ. Совет оказывал помощь 
в оформлении заграничных паспортов, выездных виз и 
иных разрешительных документов для руководства и 
представителей Отдела, а также церковных участников 
зарубежных мероприятий, въездных виз иностранным 
церковным деятелям, вида на жительство для предста-
вителей Поместных Православных Церквей, несущих 
свое послушание в Москве, въездных и выездных виз для 
иностранных студентов духовных школ Русской Церкви, 
извещал посольства СССР за рубежом о необходимости 
произвести выплаты церковным представителям денеж-
ных средств, отправленных Московской Патриархией 
для этих целей в советские дипломатические миссии. 



98

Протоиерей Сергий Звонарёв

В этой связи Совет был своевременно информирован 
о прибывающих в СССР из-за рубежа и убывающих из 
Советского Союза за границу лицах, о количестве и раз-
мерах транзакций. Постепенно контроль за переводом 
денежных средств за рубеж со стороны Совета усилился, 
так что Отдел был вынужден информировать Совет обо 
всех банковских переводах, а в некоторых случаях и про-
сить на них разрешение.

Необходимость такого широкого круга формальных 
контактов ОВЦС и Совета была вызвана тем фактом, что 
Церковь не могла напрямую взаимодействовать с госу-
дарственными органами и учреждениями, а делала это 
посредством Совета. Дело даже доходило до того, что 
председатель ОВЦС был вынужден обращаться в Совет 
с просьбой устроить в рабочих кабинетах сотрудников 
Отдела вентиляцию посредством районного жилищного 
управления, ходатайствовать перед Московским город-
ским советом о разрешении переоборудовать сарай на 
территории ОВЦС под гараж для машин или разрешить 
установить в здании Отдела копировальный аппарат. 
Более серьезные хозяйственные нужды Отдел также был 
вынужден согласовывать с Советом, например когда дело 
касалось приобретения легкового автомобиля или полу-
чения для него места в гараже на территории Москвы.

Ежегодный рабочий, в том числе командировочный, 
план ОВЦС подвергался совместному рассмотрению и 
обсуждению представителями Отдела и Совета.

Все зарубежные выезды представителей Русской 
Церкви, длительные заграничные командировки в связи 
с несением послушания в загранучреждениях Московско-
го Патриархата согласовывались на высоком партийном 
уровне. Действовала следующая схема согласования: 
ОВЦС обращался в Совет по делам Русской Православной 
Церкви (религий) при Совете Министров СССР с прось-
бой согласовать поездку. Совет, предварительно выяснив 
отношение к вопросу МИД СССР, адресовал в ЦК КПСС 



99

Отдел внешних церковных сношений...

ходатайство о позволении ответить согласием на просьбу 
ОВЦС. Ходатайство предварительно изучалось в комисси-
ях ЦК КПСС. В случае положительного решения Комиссия 
ЦК КПСС по вопросам идеологии, культуры и междуна-
родным партийным связям либо Комиссия по выездам за 
границу при ЦК КПСС издавала постановления с разре-
шением Совету дать согласие на поездки. Примечательно, 
что согласования требовали не только зарубежные визиты 
Святейшего патриарха или председателя ОВЦС, но и всех 
вообще представителей Русской Церкви вне зависимости 
от срока пребывания за рубежом (кратковременные по-
ездки или длительные командировки). А таких поездок 
было много. По словам современных отечественных 
историков Н. А. Беляковой и Н. Ю. Пивоварова, Русская 
Церковь была «рекордсменом» по количеству ежегодно 
отправляемых делегаций за рубеж в сравнении с другими 
религиозными организациями СССР1. 

Совет не был самостоятелен в принятии решений 
в отношении внешних контактов Русской Церкви, но 
служил передаточным звеном решений, принимаемых в 
высшей партийной инстанции. «Бесправные исполнители 
воли партийных лидеров» — так характеризует ученый-
историк И. К. Ушакова Совет по делам Русской Право-
славной Церкви и Совет по делам религиозных культов2. 
Объединение двух советов в один Совет по делам религий 
в декабре 1965 г. не принесло изменений в принципы его 
работы и подчинения партийным решениям.

Подобная вышеупомянутой схема согласования дей-
ствовала в отношении приглашения Московским Патри-
архатом иностранных церковных делегаций и отдельных 
гостей в СССР. Письма-приглашения за подписью священ-
ноначалия Русской Церкви направлялись адресатам лишь 
после получения положительного отклика со стороны 
властей. Несмотря на то что согласование имело сложный 
многоуровневый характер (Совет по делам Русской Право-
славной Церкви (религий), МИД СССР, ЦК КПСС), оно да-



100

Протоиерей Сергий Звонарёв

вало и свои преимущества: его получение открывало для 
церковных представителей возможность при содействии 
Совета получить выездные и въездные визы, необходи-
мую помощь со стороны Министерства иностранных дел 
и советских дипломатических миссий за границей, право 
обмена рублей на валюту (иностранная валюта на поездки 
выделялась Министерством финансов СССР на основании 
постановлений Комиссии ЦК по выездам за границу по 
обменному курсу за счет церковных денежных средств), 
использования специальных бортов самолетов (при по-
ездках за рубеж Святейшего патриарха или в случаях 
прибытия в СССР официальных делегаций Поместных 
Православных Церквей во главе с их предстоятелями).

В Совете по делам Русской Православной Церкви 
(религий) фиксировалась хронология визитов в СССР по 
приглашению Московского Патриархата как отдельных 
церковных деятелей, так и делегаций. В ежегодном спи-
ске отдельно учитывались как уже состоявшиеся визиты, 
так и планируемые. Чиновники Совета также составляли 
таблицы со статистикой посещений иностранными цер-
ковными делегациями Троице-Сергиевой лавры.

Руководство и представители Совета зачастую уча-
ствовали в протокольных обедах, устраиваемых ОВЦС в 
честь зарубежных церковных гостей в московских ресто-
ранах, среди которых выделялся ресторан «Прага».

Содержательная составляющая 
церковно-государственных контактов 
в международной сфере

Наиболее значимой для церковно-государственных 
отношений в международной сфере была содержательная 
составляющая контактов ОВЦС и Совета по делам Русской 
Православной Церкви (религий). Совет был осведомлен о 
ходе и результатах проведения зарубежных мероприятий 
и встреч, содержании переговоров и бесед. По возвраще-



101

Отдел внешних церковных сношений...

нии председателя ОВЦС из зарубежных поездок, имевших 
большое значение для развития дальнейших междуна-
родных связей Русской Церкви, в Совет передавались 
информационные записки, равно как и копии наиболее 
значимых документов, принятых руководящими органа-
ми христианских организаций. Совет информировался о 
графиках участия представителей Русской Церкви в меро-
приятиях Всемирного Совета Церквей (ВСЦ), Христиан-
ской мирной конференции. На некоторых рапортах зару-
бежных церковных представителей, служебных записках 
заместителей и сотрудников Отдела, входящих письмах 
председателем ОВЦС делалась пометка: «В список во-
просов», «в вопросник», «к согласованию»3. Это означало, 
что изложенные в документе вопросы необходимо устно 
обсудить в Совете, наметить взаимоприемлемые пути 
их решения, обговорить состав направляемых за рубеж 
церковных делегаций или приглашаемых из-за границы 
групп и отдельных религиозных деятелей, кандидатуры 
церковных представителей для служения за рубежом, 
студентов для обучения в римских католических универ-
ситетах. Даже протокольная переписка священноначалия 
Русской Церкви с папой Римским в некоторых случаях 
требовала согласования с Советом. К примеру, направ-
ление поздравительных телеграмм патриарха Алексия I 
и митрополита Никодима папе Павлу VI по случаю дня 
его рождения в 1969 г. и даже рождественской телеграм-
мы председателя ОВЦС папе в 1970 г. согласовывалось с 
заместителем председателя Совета П. В. Макарцевым4. 
С последним практику телефонных переговоров имел 
член ОВЦС Б. С. Кудинкин. Поездки председателя Отдела в 
страны Запада, например в ФРГ в 1966 г. по приглашению 
Совета Евангелическо-лютеранской Церкви Германии, 
необходимы были для выяснения позиции советского 
государственного ведомства5. После возвращения из за-
рубежных командировок в Совет сдавались на хранение 
заграничные паспорта всех церковных представителей, 



102

Протоиерей Сергий Звонарёв

участвовавших в поездках, в том числе председателя 
ОВЦС и Предстоятеля Русской Церкви.

В ряде случаев Совет ставил перед Отделом внешних 
церковных сношений конкретные задачи. В частности, 
чиновники Совета предполагали добиться от Отдела 
проведения систематического изучения деятельности 
Ватикана и составления периодических обзоров по раз-
личным аспектам этой деятельности6. В Совете готовились 
инструкции для представителей Церкви, участвующих 
в международных встречах. Как правило, инструкции 
содержали описание позиций, которых должны были 
придерживаться церковные представители в общих дис-
куссиях, а также перечень задач.

Совет стремился использовать поездки церковных 
представителей за рубеж для поддержания благоприят-
ного образа религиозной жизни в СССР. В своих офици-
альных выступлениях, в ходе общения с журналистами, 
неформальных разговоров с иностранными религиоз-
ными деятелями представители Москвы должны были 
опровергать утверждения о нарушениях свободы совести 
и прав верующих в СССР. По мнению ученого-историка 
Т. А. Чумаченко, Русская Церковь стала заложницей со-
мнительной для нее кампании властей7.

Совет был осведомлен о всей переписке, проходив-
шей через Отдел внешних церковных сношений, в том 
числе о содержании рапортов и отчетов зарубежных 
церковных представителей. Отчеты руководителей за-
рубежных церковных представительств, как содержащие 
конфиденциальную информацию, из соображений безо-
пасности и оперативности передачи сведений направляли 
в ОВЦС через советские дипломатические каналы. Этими 
же каналами из Отдела пересылали письма зарубежным 
церковным представителям. Передача как в одном, так 
и в другом направлении производилась посредством Со-
вета по делам Русской Православной Церкви (религий) 
и Министерства иностранных дел СССР. Такая передача 



103

Отдел внешних церковных сношений...

вынужденно делала церковную служебную информацию 
прозрачной для советских государственных чиновников, 
особенно когда речь шла не о закрытых пакетах, а об от-
крытых текстах сообщений8. Из таких сообщений было 
непонятно, кто все же формулировал поручения — ру-
ководство ОВЦС или Совета9. Отдельные проекты до-
кументов позволяют проследить прямое вмешательство 
Совета в переписку руководства ОВЦС с церковными 
представителями за рубежом. Так, в государственном 
органе некоторые отчеты начальника Русской духовной 
миссии в Иерусалиме были сочтены недостаточно содер-
жательными, что и было указано в качестве дополнения в 
текст проекта ответного письма за подписью заместителя 
председателя ОВЦС10. Более того, некоторые проекты 
писем священноначалия Русской Церкви зарубежным 
адресатам подвергались редакторской правке со сторо-
ны председателя и сотрудников Совета11. Руководство 
и сотрудники Совета следили за подготовкой ответов 
на обращения церковных представителей за рубежом в 
адрес председателя ОВЦС12. Важные заявления патриарха 
Московского и всея Руси, касающиеся международной 
проблематики, подлежали согласованию и в Совете по 
делам Русской Православной Церкви (религий), и в Ми-
нистерстве иностранных дел СССР13. 

Совет оказывал влияние на кадровую политику 
Церкви на зарубежном направлении. В Совет поступала 
информация из ОВЦС о намерениях использовать вы-
пускников аспирантуры при Московской духовной ака-
демии во внешней церковной деятельности. Руководство 
государственного органа санкционировало или блокиро-
вало назначения и перемещения зарубежных церковных 
представителей (как в случае с архимандритом Арсением 
(Шиловским) — настоятелем Свято-Николаевского храма 
Вены и благочинным Московского Патриархата в Австрии, 
кандидатура которого рассматривалась для возведения 
его в сан епископа, но была заблокирована председате-



104

Протоиерей Сергий Звонарёв

лем Совета В. А. Куроедовым, сославшимся на то обсто-
ятельство, что отец Арсений «не отвечает необходимым 
требованиям»)14.

«По всем правилам грязной игры»

В. А. Куроедов открыто заявлял о недовольстве по-
становкой работы в ОВЦС под руководством митрополита 
Крутицкого и Коломенского Николая (Ярушевича) как в 
беседах с патриархом Алексием I, так и самим митропо-
литом Николаем15. По словам Т. А. Чумаченко, «В. А. Куро-
едов, в отличие от своего предшественника, не был отяго-
щен более чем десятилетним опытом взаимоотношений 
ни с патриархом, ни с самим митрополитом»16. Недоволь-
ство председателя Совета стоило митрополиту Николаю 
с санкции ЦК КПСС и должности председателя ОВЦС, 
и активной роли в церковной и общественной жизни 
того времени. Старейший сотрудник ОВЦС А. С. Буевский 
усматривал связь между отставкой митрополита Николая 
и речью Святейшего патриарха Алексия I в защиту пре-
следуемой Русской Церкви, которая была произнесена в 
феврале 1960 г. на Всесоюзной конференции советской 
общественности за разоружение. Выступление, подготов-
ленное митрополитом Николаем, вызвало недовольство 
и среди участников конференции, и во властных кругах17. 

По утверждению церковного историка и канониста  
профессора протоиерея В. Цыпина, мировая известность 
митрополита Николая затрудняла советским чиновникам 
открыто расправиться с маститым иерархом18. Поэтому 
устранение митрополита Николая было решено произвести 
путем интриги. Главную роль в сборе компрометирующих 
сведений и в нападках сыграл Комитет государственной 
безопасности (КГБ) при Совете Министров СССР. По словам 
историка М. И. Одинцова, было спланировано быстрое и 
бесшумное отстранение митрополита Николая19. В записке 
ЦК КПСС, подготовленной за подписями председателя КГБ 



105

Отдел внешних церковных сношений...

А. Н. Шелепина и председателя Совета по делам Русской 
Православной Церкви В. А. Куроедова в недрах Комитета и 
имевшей гриф «Совершенно секретно», иерарха обвиняли 
в выражении недовольства положением Церкви в Совет-
ском Союзе и проводимой властями церковной политикой. 
Обращает на себя внимание прозвучавшее со стороны го-
сударственных чиновников обвинение в самоустранении 
митрополита Николая от управления внешнецерковной 
деятельностью по причине того, что работа по укреплению 
международных связей по церковной линии диктуется 
только лишь интересами государства. В подтверждение 
обвинений приводились и конкретные высказывания 
церковного деятеля: «Я категорически против не только 
приглашения в СССР каких-либо иностранных делегаций, 
но и вообще против всякой внешней работы Московской 
Патриархии, поскольку она полезна государству. Я не по-
нимаю, как можно в обстановке тирании продолжать раз-
говор с западниками, обманывать их и себя, убеждая их и 
весь Запад в том, чего нет на самом деле. Я не могу врать, 
я категорически не хочу этого и, главным образом, не хочу 
помогать нашим злейшим врагам, открыто издевающимся 
над нами, заставляя нас играть эту глупую комедию…»; 
«Весь мир должен знать, что с нами творится неладное, 
что мы в тисках. Только таким путем мы можем кое-чего 
добиться»20.

Но добиться изменения государственно-церковных 
отношений лишь констатацией недовольства и протеста 
в условиях господства и тотального контроля государства 
над Церковью было невозможно. Властям была нужна вну-
тренне ослабленная и маргинализованная в обществе, од-
нако активная в международной сфере в государственных 
интересах Церковь. Потому, по словам М. В. Шкаровского, 
советское правительство сохраняло заинтересованность в 
международной деятельности Московского Патриархата21.

Помехой на пути советских властей стал митрополит 
Николай. Иерарха отстранили от должности председателя 



106

Протоиерей Сергий Звонарёв

ОВЦС, от общественной деятельности в защиту мира; 
перестали приглашать на заседания Советского комитета 
защиты мира и Всемирного совета мира, многолетним 
активным членом которых он состоял22. Лебединой пес-
ней митрополита Николая стала статья в «Журнале Мо-
сковской Патриархии», посвященная осуждению войны 
и содержащая призыв к миру, которую ему в качестве 
частного лица было дозволено опубликовать23. «Травля 
митрополита Николая совершалась по всем правилам 
этой грязной игры», — пишет историк М. И. Одинцов24. 

Патриарх Алексий I в сентябре 1960 г. пытался от-
срочить хоть на полгода вопрос об освобождении митро-
полита Николая от управления Московской епархией, 
был готов перевести его на Ленинградскую кафедру, 
но от нового назначения отказывался и сам митрополит 
Николай, а председатель Совета настаивал на неотлож-
ности решения вопроса с иерархом и при этом оказывал 
давление на патриарха, очерняя иерарха в глазах пред-
стоятеля, предлагая новую порцию компрометирующих 
данных на него25. В. А. Куроедов, по мнению историка 
О. Ю. Васильевой, не гнушался откровенной клеветы, 
чтобы усилить разногласия между патриархом Алексием I 
и митрополитом Николаем26. 

Дальнейшие интриги руководства Совета по делам 
Русской Православной Церкви привели к тому, что ми-
трополита Николая отправили на покой27. Такое решение 
отчасти соответствовало и собственному пожеланию ие-
рарха, которое он озвучил предстоятелю Русской Церкви 
еще в конце октября 1957 г.28 Однако митрополит Николай 
имел намерение остаться в Москве и сохранить за собой 
титул митрополита Крутицкого и Коломенского, с этой 
целью он даже обратился к Н. С. Хрущёву с соответству-
ющей просьбой29.

По свидетельству архиепископа Брюссельского и 
Бельгийского Василия (Кривошеина), отставка митропо-
лита Николая вызвала большую тревогу в Патриаршем 



107

Отдел внешних церковных сношений...

экзархате Западной Европы и ощущение приближаю-
щейся беды для Церкви, которой стала антирелигиозная 
кампания в СССР. Архиепископ Василий разделял убеж-
дение, что происшедшее — следствие не личных или 
административных недостатков митрополита Николая, 
а недовольства советских властей его борьбой с безбожи-
ем и сопротивлением хрущёвским гонениям30.

Брюссельский архипастырь был прав. Митрополит 
Николай прямо заявлял руководству Совета по делам 
Русской Православной Церкви о том, что, по его мнению, 
с осени 1958 г. началось наступление на Церковь, сопо-
ставимое с довоенным антицерковным походом властей. 
Свое мнение председатель ОВЦС подтверждал конкрет-
ными фактами31. Убеждение архиепископа Василия за-
служивает внимания еще и потому, что отставка митро-
полита Николая имела ту же политическую логику, что и 
уход с должности многолетнего председателя Совета по 
делам Русской Православной Церкви Г. Г. Карпова. И логи-
ка эта была продиктована новой религиозной политикой 
атеистической власти — курсом на окончательное иско-
ренение религии из жизни советского человека в целях 
построения коммунистического общества. Такой курс 
был оформлен постановлением Президиума ЦК КПСС 
от 13 января 1960 г. «О мерах по ликвидации нарушений 
духовенством советского законодательства о культах» 
и постановлением Совета Министров СССР от 16 марта 
1961 г. «Об усилении контроля за выполнением законо-
дательства о культах». Т. А. Чумаченко предполагает, что 
поводом к уходу Г. Г. Карпова стало принятие январского 
1960 г. постановления ЦК КПСС, содержание которого шло 
вразрез с прежней линией, проводимой председателем 
Совета32. Однако критика в адрес Совета по делам Русской 
Православной Церкви звучала еще ранее — в записке 
Отдела пропаганды и агитации ЦК КПСС «О недостатках 
научно-атеистической пропаганды», породившей поста-
новление ЦК КПСС от 4 октября 1958 г.



108

Протоиерей Сергий Звонарёв

Г. Г. Карпов пытался донести до политического ру-
ководства страны свой взгляд на целеполагание государ-
ственно-церковных отношений, для чего просил встречи 
с секретарем ЦК КПСС Е. А. Фурцевой или с кем-либо из 
секретарей ЦК33. Однако эта попытка не увенчалась успе-
хом. Отдел пропаганды и агитации, собрав достаточное 
количество критических отзывов, высказанных в январе 
1959 г. на закрытом собрании коммунистов партийной ор-
ганизации Совета по делам Русской Православной Церкви 
и на Всесоюзном совещании республиканских, краевых 
и областных уполномоченных Совета, был настроен на 
смещение Г. Г. Карпова с поста, воспользовавшись его 
заявлением о выходе на пенсию34. Вскоре поменялся и 
остальной руководящий состав Совета, что И. К. Ушакова 
также связывает с изменением идеологического курса 
советского руководства в области государственно-цер-
ковных отношений35.

С назначением на должность председателя Совета 
по делам Русской Православной Церкви В. А. Куроедо-
ва мнимые недостатки в работе митрополита Николая 
признавали просчетами руководства Совета, поскольку 
оно должным образом не реагировало на сопротивление 
иерарха активизации внешних связей Московского Па-
триархата в интересах Советского государства36. Более 
того, Г. Г. Карпов принимал мнение патриарха Алексия I 
о нецелесообразности присутствия представителей Рус-
ской Церкви на Втором Ватиканском Соборе в условиях 
напряженности в отношениях СССР и Ватикана, а также 
не возражал против церковной позиции о возможности 
развития контактов с экуменическим движением без 
вступления Русской Церкви в ряды Всемирного Совета 
Церквей37, а позднее и сам занял отрицательную по-
зицию по вопросу членства Московского Патриархата 
в ВСЦ38. Таким образом, мы можем вполне определен-
но проследить связь между концом «линии Карпова» 
и «линии митрополита Николая», о чем как о задаче 



109

Отдел внешних церковных сношений...

историков хрущёвского периода писал протопресвитер 
Виталий Боровой39.

Новая стратегия и тактика митрополита Никодима: 
проактивная позиция в международной сфере 
в интересах Церкви

Место митрополита Николая в кресле председате-
ля ОВЦС занял молодой епископ Подольский Никодим 
(Ротов). Власти ожидали от иерарха, что он станет более 
податливым, нежели его предшественник, в вопросах 
внешней церковной деятельности в интересах советской 
международной политики. Это ожидание не мог не осоз-
навать второй председатель Отдела внешних церковных 
сношений. Будучи преданным интересам Церкви и не 
готовым слепо следовать соглашательской политике с 
властями, он решил сменить тактику действий с пассив-
ной на проактивную. Митрополит Никодим выступил 
инициатором ряда решительных шагов Русской Церкви, 
призванных укрепить ее международный авторитет. 
В качестве примера приведем направление делегатов на 
Второй Ватиканский собор, развитие контактов с Римско-
Католической Церковью, дарование Московским Патри-
архатом автокефалии Православной Церкви в Америке 
и автономии Японской Православной Церкви. Задачей 
председателя Отдела было убедить советских чиновников 
в целесообразности тех или иных действий, поскольку 
без санкции со стороны властей СССР о них нечего было 
и думать: центр принятия решений в области внешних 
церковных связей находился не в Церкви, а в кабинетах 
советских чиновников.

Отечественный дипломат Ю. Е. Карлов на примере 
отношений Советского Союза и Ватикана характеризует 
политику митрополита Никодима по выстраиванию кон-
тактов Русской Православной Церкви и Святого престола 
как «гениальную по своей простоте». По словам дип



110

Протоиерей Сергий Звонарёв

ломата, воспользовавшись заигрываниями Н. С. Хрущёва 
с Ватиканом, митрополит Никодим методично расширял 
внешние связи Русской Церкви, повышал ее междуна-
родный вес40. «В конечном счете это привело к тому, что 
и внутри страны власти оказались вынужденными хоть в 
чем-то снизить накал антихристианских кампаний, сми-
риться с тем, что Русская Православная Церковь выжила и 
на этот раз, сохранив в основном свои кадры и церковное 
имущество», — отмечает Юрий Евгеньевич41. Схожее мне-
ние выражает и историк В. И. Филонов42. По словам про-
топресвитера Виталия Борового, митрополит Никодим 
«считал внешнюю деятельность не столько ценой, кото-
рую приходится платить, сколько желанной для Церкви 
возможностью. Международная деятельность и престиж, 
который она приносила Церкви, усиливали ее позиции в 
отношении к государству»43. Шестой председатель Отдела 
внешних церковных связей митрополит Волоколамский 
Иларион (Алфеев) указывал на то, что митрополит Нико-
дим «сумел поставить внешнее церковное служение на 
качественно иной уровень и достичь выдающегося роста 
международного авторитета нашей Церкви. Тем самым он 
внес неоценимый вклад в защиту Церкви внутри страны, 
собрал, сберег и развил на будущие десятилетия потен-
циал интеллектуальных сил Московского Патриархата»44.

Некоторые другие инициативы, первенство в про-
движении которых хотя формально и принадлежало Сове-
ту по делам Русской Православной Церкви, все же лежали 
в плоскости взаимного интереса Церкви и государства, 
а потому их реализация становилась результатом усилий 
и со стороны Совета, и со стороны ОВЦС. В качестве при-
мера можно привести вступление Московского Патриар-
хата во Всемирный Совет Церквей45. Наконец, существо-
вали и такие международные проекты, участие в которых 
представителей Московского Патриархата побуждалось 
государством. В числе таких проектов — христианское 
мирное движение. Однако тема миротворчества столь 



111

Отдел внешних церковных сношений...

гармонично укладывалась в миссию служения Церкви в 
обществе, соответствовала ее патриотической позиции, 
взгляду на содержание межхристианских отношений, 
что государству не было нужды давить на нее. Сподвиж-
ник митрополита Никодима в Христианской мирной 
конференции Кароли Тот свидетельствовал: «Многие 
деятели Русской Православной Церкви, и в особенности 
митрополит Никодим, считали христианское движение 
за мир и деятельность, проводимую в этом отношении 
всеми Церквами во всех движениях в защиту мира, не-
отъемлемой частью экуменических усилий Церквей»46. 
Уже современный российский историк И. И. Маслова от-
мечает: «РПЦ рассматривала миротворчество как одно 
из направлений своей патриотической деятельности»47. 

Задачей митрополита Никодима стало перехватить 
инициативу во внешних связях Русской Церкви из рук 
советских чиновников. Выступая с тем или иным пред-
ложением в интересах Церкви, иерарх аргументированно 
убеждал власти, что оно послужит интересам Советского 
государства. Современный итальянский историк Адриано 
Роккучи связывает с митрополитом Никодимом страте-
гию, в которой иерарх сочетал внешнюю церковную де-
ятельность с внешней политикой Советского государства 
в интересах Церкви48.

К такой стратегии митрополита Никодима привела 
не только его деятельная личность и большая жизненная 
энергия, но и опыт трудов последних лет его предшествен-
ника на посту председателя ОВЦС. Митрополит Николай 
(Ярушевич) потому и считал, что внешние церковные 
связи нужны лишь государству, что не имел возможности 
взять в свои руки инициативу и должен был испытывать 
большое давление со стороны тех людей, в чьих руках эта 
инициатива находилась, — аппарата Совета по делам Рус-
ской Православной Церкви. Митрополит Никодим в свою 
очередь усвоил этот урок, а потому с начала руководства 
ОВЦС начал активно предлагать конкретные действия. 



112

Протоиерей Сергий Звонарёв

По мнению протопресвитера Виталия Борового, которое 
разделяют и современные отечественные историки, в 
отличие от митрополита Николая, исполнявшего волю 
государства, митрополит Никодим стал его более незави-
симым партнером, сочетавшим задачи внешней политики 
СССР и укрепления Русской Церкви49.

Проактивной позиции митрополита Никодима 
содействовало и общее ожидание со стороны Совета по 
делам Русской Православной Церкви. Советские власти 
рассчитывали, что с приходом молодого епископа начнет 
динамично развиваться внешнецерковная деятельность 
в интересах государства, но просчитались с тем, что под 
этим предлогом иерарх стал добиваться и учета интере-
сов Церкви. По словам М. В. Шкаровского, «за какие-то 
2–3 года Русская Церковь получила широкую извест-
ность в мире, ее судьба начала интересовать всемирное 
христианство. А значит, ликвидировать, заявить, что она 
самораспалась, в то время как митрополит Никодим за 
рубежом постоянно говорил о десятках миллионов ве-
рующих в СССР, переполняющих храмы, — стало крайне 
сложно»50.

Тактика иерарха полностью оправдала себя. Его 
инициативная позиция начала оказывать влияние на 
планы Совета. При планировании работы на внешне-
церковном направлении на очередной год в документах 
Совета оказывались закреплены те позиции, которые 
и отвечали намерениям руководства Отдела. Благодаря 
последовательной и при этом спешной деятельности 
митрополита Никодима «не государственной политике 
удалось использовать Церковь для своих целей на Западе, 
а это — в конечном счете и итоге — Церкви удалось ис-
пользовать “политические планы” тех, кто хотел исполь-
зовать Церковь. И как видно сейчас, это удалось сделать 
с большой пользой для Церкви»51. Мудрость архипастыря 
заключалась в готовности дать служащим государственно-
го ведомства по делам Церкви основания считать, что они, 



113

Отдел внешних церковных сношений...

точно возница церковной повозки, как и ранее, движут 
удилами, а лошадь послушна их воле. 

У активной международной деятельности Русской 
Церкви была и еще одна задача: многочисленность 
международных мероприятий, встреч, собеседований и 
контактов не позволяла ограниченному числу сотруд-
ников Совета по делам Русской Православной Церкви 
(религий) вникать в их подробности. Потому и государ-
ственный контроль становился более формальным и 
поверхностным.

Взгляд митрополита Никодима за горизонт 
современности 

Митрополита Никодима рассматривали в Совете по 
делам религий в 1966 г. как возможного преемника Святей-
шего патриарха Алексия I на Патриаршей кафедре. Патри-
арх Алексий в доверительном разговоре с председателем 
Совета по делам религий В. А. Куроедовым выразил мне-
ние, что преемствовать ему мог бы митрополит Крутицкий 
и Коломенский Пимен (Извеков). На это государственный 
чиновник заметил, что у патриарха есть много хороших 
помощников. Предстоятель Русской Церкви в ответ в каче-
стве догадки озвучил имя митрополита Никодима, однако 
сослался на его молодость и выразил опасение, что его всту-
пление на Патриарший престол не поймут. В. А. Куроедов 
пожелал здоровья патриарху хотя бы лет на 10, «а тогда и 
Никодим постареет», — в шутливой форме завершил беседу 
председатель Совета52. Впрочем, сам митрополит Никодим 
скептически относился к перспективе занять Патриарший 
престол. Протопресвитер Виталий Боровой вспоминает 
свою беседу с иерархом, в которой митрополит заявил, что 
советские власти не допустят его до возглавления Русской 
Церкви, поскольку хотят иметь дело не с партнером, а толь-
ко с исполнителем воли властей. Таким исполнителем 
архипастырь быть не желал53.



114

Протоиерей Сергий Звонарёв

Лишь спустя 13 лет после кончины иерарха в 1978 г. 
его замыслы в отношении церковно-государственных 
отношений были воплощены в жизнь. Митрополит Ни-
кодим был способен заглянуть далеко за горизонт совре-
менности, а его дипломатическая прозорливость даже в 
тяжелые годы хрущёвских гонений на Церковь позволяла 
разглядеть грядущую церковную зарю. 

В качестве заключения

ОВЦС от лица Церкви выступал главным контр-
агентом Совета по делам Русской Православной Церкви 
(религий) в международной сфере. В существовавшей в то 
время парадигме государственно-церковных отношений 
между Отделом и Советом не существовало взаимодей-
ствия партнерского характера.

Совет был осведомлен и контролировал внешнюю 
церковную деятельность как с формально-протокольной, 
так и с содержательной стороны, включая кадровую по-
литику Церкви. При этом Совет не принимал решений во 
внешнецерковной сфере, а служил передаточным звеном 
в высшую партийную инстанцию, которая и давала раз-
решение на совершение тех или иных действий.

Совет совместно с КГБ разработал план устране-
ния митрополита Николая (Ярушевича) с поста первого 
председателя ОВЦС, поскольку иерарх не соответствовал 
планам властей по усилению международной церковной 
деятельности в интересах Советского государства. Своего 
поста лишился и первый председатель Совета по делам 
Русской Православной Церкви Г. Г. Карпов. Кадровые из-
менения свидетельствовали о начале реализации нового 
политического курса советского правительства в отноше-
нии религии. Эта политика была нацелена на искоренение 
«религиозных пережитков» на пути построения комму-
нистического общества.



115

Отдел внешних церковных сношений...

В этих крайне агрессивных условиях начал свое слу-
жение второй председатель Отдела митрополит Никодим 
(Ротов). Иерарх занял проактивную позицию в междуна-
родной сфере. Благодаря его инициативам расширялись 
контакты Московского Патриархата с христианским ми-
ром, преодолевались многолетние церковные разделения 
в США и Японии. Однако даже инициативы советских 
властей в сфере внешних церковных связей митрополит 
Никодим сумел развернуть в пользу Церкви. Ему удалось 
под покровом следования внешнеполитическим инте-
ресам Советского Союза продвигать интересы Церкви, 
укреплять ее международный вес и авторитет.

По словам Патриарха Московского и всея Руси Ки-
рилла, многое из того, что совершал митрополит Нико-
дим делалось скрытно, незаметно для широкой публики, 
даже для сотрудников ОВЦС. Однако узкий круг близких 
к иерарху людей и единомышленников может свидетель-
ствовать о совершенном им подвиге54.

Примечания

1 Белякова Н. А., Пивоваров Н. Ю. Религиозная дипломатия на 
службе Советского государства в годы холодной войны (в пе-
риод Н. С. Хрущёва и Л. И. Брежнева) // Контуры глобальных 
трансформаций: политика, экономика, право. Т. 11. № 4. С. 137.

2 Ушакова И. К. Деятельность Совета по делам Русской Право-
славной Церкви при Совете Министров СССР (1943–1965 гг.). 
М., 2009. С. 38.

3 Рапорт протоиерея Д. Нецветаева от 28.06.1965 г. // Архив 
ОВЦС. Д. 56–А. 1965. С. 2; запись телефонного разговора за-
местителя председателя ОВЦС епископа Зарайского Ювеналия 
с Митрополитом Варшавским и всея Польши Стефаном от 
22.06.1966 г. // Там же. Д. 40. 1966; письмо ректора Ленинград-
ской духовной академии епископа Тихвинского Михаила пред-
седателю ОВЦС митрополиту Ленинградскому и Ладожскому 
Никодиму № 468 от 31.05.1967 г. // Там же. Д. 56–р. 1967; письмо 



116

Протоиерей Сергий Звонарёв

митрофорного протоиерея Илии Кочур председателю ОВЦС 
митрополиту Ленинградскому и Новгородскому Никодиму 
вх. № 1340 от 22.07.1969 г. // Там же. Д. 54. 1969; письмо заведу-
ющего Институтом по исследованию православия профессора 
Кауко Пиринена и ассистента Института Хейкки Коуккунена в 
ОВЦС // Там же. Д. 53–А. 1964.; письмо патриарха Эфиопской 
Церкви Аббы Теофилоса председателю ОВЦС митрополиту 
Ленинградскому и Новгородскому Никодиму от 22.07.1971 г. // 
Там же. Д. 57. 1971; письмо генерального секретаря XIII Между-
народного конгресса византинистов профессора Дмитрия Обо-
ленского председателю ОВЦС митрополиту Ленинградскому 
и Ладожскому Никодиму от 12.11.1965 г. // Там же. Д. 6. 1965; 
к Исполнительному комитету ВСЦ, февраль 1964 г. [записка без 
даты] // Там же. Д. 55–В. 1964. Ч. 1 и многие другие документы.

4  Телеграмма патриарха Московского и всея Руси Алексия 
папе Павлу VI от 26.09.1969 г.; телеграмма председателя ОВЦС 
митрополита Ленинградского и Новгородского Никодима папе 
Павлу VI от 26.09.1969 г.; телеграмма митрополита Никодима 
папе Павлу VI от 24.12.1970 г. // Там же. Д. 27. 1969, 1970.

5 Резолюция митрополита Никодима на письме президента 
Отдела внешних сношений Евангелическо-лютеранской церкви 
Германии Адольфа Вишманна председателю ОВЦС митропо-
литу Ленинградскому и Ладожскому Никодиму от 7.03.1966 г. 
// Там же. Д. 21. 1966.

6 План мероприятий Совета по делам Русской Православной 
Церкви при Совете Министров СССР в связи с созывом в сен-
тябре 1963 г. второй сессии XXI Собора Католической Церкви 
[без даты] // ГАРФ. Ф. Р–6991. Оп. 2. Д. 508. Л. 2.

7 Чумаченко Т. А. Совет по делам Русской Православной Церк-
ви при СНК (СМ) СССР. 1943–1965 гг.: дисс. док. ист. наук. М., 
2011. С. 463.

8 В качестве примера: письмо председателя Совета по делам 
Русской Православной Церкви В. А. Куроедова первому за-
местителю министра иностранных дел СССР В. В. Кузнецову 
№ 145/с от 20.05.1960 г. // ГАРФ. Ф. Р–6991. Оп. 1. Д. 1837. Л. 22–23.

9 В качестве примера: письмо заместителя председателя Со-
вета по делам Русской Православной Церкви В. Г. Фурова заве-
дующему 5 Европейским отделом Министерства иностранных 



117

Отдел внешних церковных сношений...

дел СССР С. Т. Аставину № 154/с от 5.10.1961 г. // АВПРФ, ф. 084, 
оп. 51, п. 180, д. 16, л. 35; письмо члена Совета по делам Русской 
Православной Церкви П. В. Макарцева заведующему Отделом 
стран Ближнего Востока А. Д. Щиборину № 72/с от 27.04.1963 г. // 
ГАРФ. Ф. Р–6991. Оп. 1. Д. 2131. Л. 30.

10 Проект письма заместителя председателя ОВЦС [без имени] 
начальнику Русской духовной миссии в Иерусалиме архиман-
дриту Варфоломею [без даты] // ГАРФ. Ф. Р–6991. Оп. 2. Д. 514. 
Л. 180.

11 В качестве примера: проект письма патриарха Московского 
и всея Руси Алексия папе и патриарху Александрийскому и всей 
Африки Христофору от 31.10.1961 г. // Там же. Д. 430. Л. 171; 
проект телеграммы патриарха Московского и всея Руси Алексия 
Архиепископу Новой Юстинианы и всего Кипра Макарию от 
21.02.1964 г. // Там же. Д. 555. Л. 9; проект письма председателя 
ОВЦС архиепископа Ярославского и Ростовского Никодима 
священнику Христофору Классону от 25.01.1962 г. // Там же. 
Д. 476. Л. 11; проект письма председателя ОВЦС митрополита 
Ленинградского и Ладожского Никодима секретарю Конферен-
ции европейских Церквей Г. Г. Вильямсу от 7.01.1965 г. // Там 
же. Д. 547. Л. 237.

12 В качестве примера: резолюция П. В. Макарцева Н. А. Фи-
липпову от 4.02.1961 г. на докладной записке заместителя па-
триаршего экзарха в США епископа Нью-Йоркского Досифея 
председателю ОВЦС епископу Ярославскому и Ростовскому 
Никодиму от 29.12.1960 г. // Там же. Д. 444. Л. 1.

13 В качестве примера: проект заявления Святейшего патри-
арха Московского и всея Руси Пимена от марта 1972 г. в связи с 
призывом кипрских архиереев к Предстоятелю Кипрской Церк-
ви оставить пост президента Кипра (см.: Письмо заместителя 
председателя Совета по делам религий П. В. Макарцева заве-
дующему 5 Европейским отделом Министерства иностранных 
дел СССР Н. Н. Сикачеву № 623 от 13.03.1972 г. // Там же. Оп. 6. 
Д. 463. Л. 96); проект письма патриарха Пимена федеральному 
президенту ФРГ Густаву Хайнеману от августа 1972 г. (см.: Пись-
мо П. В. Макарцева заместителю заведующего 3 Европейским 
отделом МИД СССР А. А. Токовинину № 1996 от 4.08.1972 г. // 
Там же. Д. 465. Л. 60).



118

Протоиерей Сергий Звонарёв

14 Запись беседы председателя Совета по делам Русской Право-
славной Церкви В. А. Куроедова с митрополитом Николаем 17 
июня 1960 г. // Там же. Оп. 2. Д. 284. Л. 25.

15 Запись беседы председателя Совета по делам Русской Право-
славной Церкви В. А. Куроедова с патриархом Алексием 15 
июня 1960 г. // Там же. Л. 21–22; запись беседы В. А. Куроедова 
с митрополитом Николаем 17 июня 1960 г. // Там же. Л. 26–27.

16 Чумаченко Т. А. Совет по делам Русской Православной Церк-
ви при СНК (СМ) СССР. 1943–1965 гг.: дисс. док. ист. наук. М., 
2011. С. 447.

17 Боровой В., протопресв., Буевский А. С. Русская Православная 
Церковь и экуменическое движение (историко-богословское 
обозрение) // Православие и экуменизм. Документы и матери-
алы, 1902–1998. Изд. 2-е. М.: МФТИ, 1999. С. 47.

18 Цыпин В., прот. История Русской Православной Церкви. 
Синодальный и новейший периоды 1700–2005. М.: Изд-во 
Сретенского монастыря, 2007. С. 514. 

19 Одинцов М. И. Патриарх Победы. Жизнь и церковное служе-
ние Патриарха Московского и всея Руси Алексия (Симанского). 
М.: Политическая энциклопедия, 2015. С. 415.

20 Записка председателя Комитета государственной безопас-
ности А. Н. Шелепина и председателя Совета по делам Русской 
Православной Церкви В. А. Куроедова в ЦК КПСС № 1600 от 
15.06.1960 г. // ГАРФ. Ф. Р–6991. Оп. 1. Д. 1839. Л. 28–29.

21 Шкаровский М. В. Русская Православная Церковь и Советское 
государство в 1943–1964 гг. От «перемирия» к новой войне. СПб.: 
ДЕАН+АДИА-М, 1995. С. 72.

22 Записка ответственного секретаря Советского комитета 
защиты мира М. И. Котова в ЦК КПСС № 0183с от 7.09.1961 г. // 
РГАНИ. Ф. 5. Оп. 33. Д. 190. Л. 150.

23 Записка заместителя заведующего Отделом пропаганды и 
агитации ЦК КПСС по союзным республикам А. В. Романова 
и заведующего сектором Отдела М. А. Морозова в ЦК КПСС 
от 15.09.1961 г. // Там же. Л. 154.

24 Одинцов М. И. Патриарх Победы. Жизнь и церковное служе-
ние патриарха Московского и всея Руси Алексия (Симанского). 
М.: Политическая энциклопедия, 2015. С. 417.



119

Отдел внешних церковных сношений...

25  Запись беседы председателя Совета по делам Русской 
Православной Церкви В. А. Куроедова с патриархом Алексием 
15 сентября 1960 г. // ГАРФ. Ф. Р–6991. Оп. 2. Д. 284. Л. 40–40 а.

26  Васильева О. Ю. Русская Православная Церковь и Второй 
Ватиканский собор. Факты. События. Документы. М.: Лепта-
Пресс, 2004. С. 137.

27  Об освобождении митрополита Николая от обязанностей 
управляющего Московской епархией. Записка председателя 
Совета по делам Русской Православной Церкви В. А. Куроедова 
в ЦК КПСС № 315/с от 19.09.1960 г. // РГАНИ. Ф. 5. Оп. 33. Д. 162. 
Л. 175–178.

28 Письмо митрополита Николая патриарху Алексию от 30.10. 
[1957 г.] // ГАРФ. Ф. Р–6991. Оп. 7. Д. 91. Л. 43–44.

29 Письмо митрополита Крутицкого и Коломенского Нико-
лая Н. С. Хрущёву от 9.09.1960 г. // РГАНИ. Ф. 5. Оп. 33. Д. 162. 
Л. 180–181.

30 Василий (Кривошеин), архиеп. Воспоминания. Письма. Ниж-
ний Новгород: Изд-во Братства во имя святого князя Алексан-
дра Невского, 1998. С. 271, 273.

31 Запись беседы председателя Совета по делам Русской Право-
славной Церкви т. Карпова Г. Г.  и заместителя председателя 
Совета т. Чередняка П. Г. с митрополитом Николаем 18 февраля 
1959 г. // РГАНИ. Ф. 5. Оп. 33. Д. 126. Л. 56–59.

32 Чумаченко Т. А. Совет по делам Русской Православной Церкви 
и его уполномоченные в условиях новой церковной политики 
власти (1958–1964 гг.) // Государство и Церковь в ХХ в.: эволюция 
взаимоотношений, политический и социокультурный аспекты. 
Опыт России и Европы / Отв. ред. А. И. Филимонов. М.: Книжный 
дом «ЛИБРОКОМ», 2011. С. 16–17.

33 ЦК КПСС. Тов. Фурцевой Е. А. Записка Г. Г. Карпова 
от 6.03.1959 г. // РГАНИ. Ф. 5. Оп. 33. Д. 126. Л. 35–36; Вопро-
сы, беспокоющие меня. Записка, препровожденная письмом 
Г. Г. Карпова, помощнику секретаря ЦК КПСС Е. А. Фурцевой 
В. В. Звереву № 110/с от 12.03.1959 г. // Там же. Л. 47–55; Не-
которые принципиальные вопросы по работе Совета. Записка, 
препровожденная письмом Г. Г. Карпова, В. В. Звереву № 111/с 
от 14.03.1959 г. // Там же. Л. 43–46.



120

Протоиерей Сергий Звонарёв

34 Записка инструктора Отдела пропаганды и агитации 
ЦК КПСС по союзным республикам А. Вещикова заведующему 
Отделом пропаганды и агитации ЦК КПСС по союзным респу-
бликам Л. Ф. Ильичеву от 17.03.1959 г. // Там же. Л. 37–42.

35 Ушакова И. К. Деятельность Совета по делам Русской Право-
славной Церкви при Совете Министров СССР (1943–1965 гг.). 
М., 2009. С. 48.

36  Информация о работе Совета по делам Русской Право-
славной Церкви при Совете Министров СССР по привлечению 
Московской Патриархии и ее деятелей к борьбе за мир и разо-
блачению антисоветской пропаганды, ведущейся в капитали-
стических странах. Записка заместителя председателя Совета 
П. Г. Чередняка в ЦК КПСС № 269/с от 18.08.1960 г. // РГАНИ. 
Ф. 5. Оп. 33. Д. 162. Л. 48. 

37 Выписка из записи беседы председателя Совета по делам 
Русской Православной Церкви т. Карпова Г. Г. с патриархом 
Алексием, митрополитом Николаем и управляющим делами Па-
триархии Колчицким 2 апреля 1959 г. // Там же. Д. 126. Л. 75–76.

38 О пребывании в СССР делегации Всемирного Совета Церк-
вей. Информация председателя Совета по делам Русской Право-
славной Церкви Г. Г. Карпова в ЦК КПСС № 1/с от 3.01.1960 г. // 
Там же. Д. 162. Л. 2, 4.

39 Боровой В., протопресв. Несколько размышлений и воспоми-
наний о личности владыки митрополита Никодима, как верного 
свидетеля трагедии Русской Православной Церкви (в совет-
ское время) // Протопресвитер Виталий Боровой (1916–2008): 
пастырь, богослов, педагог, дипломат. М.: Изд-во Московской 
Патриархии, 2018. С. 359.

40 Карлов Ю. Е. Миссия в Ватикан. М.: Международные отно-
шения, 2004. С. 28.

41 Там же.
42  Филонов В. И. История взаимоотношений Русской Право-

славной и Римско-Католической Церквей в контексте проблемы 
католического экуменизма в конце 1950-х — начале 2000-х гг. 
СПб.: Издательский дом «Алеф-пресс», 2014. С. 209.

43 Боровой В., протопресв. Несколько размышлений и воспоми
наний о личности владыки митрополита Никодима... С. 362.



121

Отдел внешних церковных сношений...

44 Иларион (Алфеев), митр. Доклад на торжественном заседа-
нии, посвященном 65-летию ОВЦС МП, 24 июля 2011 г., Москва 
// Церковь и время. 2011. № 3 (56). С. 57.

45  Фишер Л. Второй Ватиканский Собор как экуменическое 
свершение // История II Ватиканского Собора / Под ред. Дж. 
Альбериго; рус. изд. под общ. ред. А. Бодрова, А. Зубова. М.: 
Библейско-богословский ин-т св. ап. Андрея, 2009. Т. 5. С. 676.

46 Тот К. Богословское, церковное и экуменическое значение 
митрополита Никодима // Журнал Московской Патриархии. 
1980. №. 6. С. 60.

47 Маслова И. И. Эволюция вероисповедной политики Совет-
ского государства и деятельности Русской Православной Церкви 
(1953–1991 гг.): дисс. док. ист. наук. М., 2005. С. 325.

48  Roccucci A. The Experience of the Russian Orthodox Church 
during the Soviet Regime // The Holy Russian Church and Western 
Christianity / Alberigo Giuseppe, Beozzo Oscar, Zyablitsev Georgy. 
London: SCM Press, 1996. P. 57–58; Роккуччи А. Русские наблюда-
тели на Втором Ватиканском Соборе (Совет по делам Русской 
Православной Церкви и Московская Патриархия между анти-
религиозной политикой и международными стратегиями) // 
Второй Ватиканский Собор: взгляд из России. Материалы 
конференции, проходившей в Москве в апреле 1995 г. / Под ред. 
Дж. Альбериго, А. Чубарьяна, А. Меллони, В. Гайдука, Е. Токаре-
вой. М.: ИВИ РАН, 1997. С. 95.  

49 Боровой В., протопресв. Несколько размышлений и воспо-
минаний о личности владыки митрополита Никодима... С. 361; 
Филонов В. И. Роль митрополита Никодима (Ротова) в сближении 
Русской Православной Церкви с Ватиканом // Вестник Орлов-
ского государственного университета. 2014. № 1 (36). С. 75; 
Ливцов В. А. Экуменическое движение и Русская Православная 
Церковь в контексте государственной конфессиональной по-
литики России с середины XIX в. по начало XXI в. Орел: ОФ 
РАНХиГС, 2015. С. 319.

50 Шкаровский М. В. Русская Православная Церковь при Стали-
не и Хрущёве (государственно-церковные отношения в СССР 
в 1939–1964 гг.). М.: Крутицкое патриаршее подворье. Общество 
любителей церковной истории, 1999. С. 327.



122

Протоиерей Сергий Звонарёв

51 Боровой В., протопресв. Несколько размышлений и воспоми
наний о личности владыки митрополита Никодима... С. 378.

52 Запись беседы патриарха Московского и всея Руси Алексия и 
председателя Совета по делам религий при Совете Министров 
СССР В. А. Куроедова от 18.07.1966 г. // ГАРФ. Ф. Р–6991. Оп. 6. 
Д. 7. Л. 16–17.

53 Боровой В., протопресв. Митрополит Никодим и церковная 
ситуация середины XX в. // Личность в Церкви и обществе: ма-
териалы Международной научно-богословской конференции 
(Москва, 17–19 сентября 2001 г.). М., 2003. С. 225–226.

54 Кирилл (Гундяев), патр. Слово в завершение благодарствен-
ного молебна в Троицком соборе Московского Свято-Данилова 
монастыря 19 мая 2016 г. // Церковь и время. 2016. № 2 (75). С. 18.

Сокращения названий архивов

Архив ОВЦС — Архив Отдела внешних церковных связей Мо-
сковского Патриархата

ГАРФ — Государственный архив Российской Федерации
РГАНИ — Российский государственный архив новейшей исто-

рии
АВПРФ — Архив внешней политики Российской Федерации



БИБЛИОГРАФИЯ





125

Священник Илия Семёнов*

ОБЗОРНАЯ РЕЦЕНЗИЯ НА УЧЕБНОЕ ПОСОБИЕ 
«РУССКАЯ РЕЛИГИОЗНАЯ ФИЛОСОФИЯ» 

ПОД РЕДАКЦИЕЙ К. М. АНТОНОВА**

Учебное пособие «Русская религиозная филосо-
фия», изданное в 2024 г. под общей редакцией доктора 
философских наук К. М. Антонова, представляет собой 
фундаментальный труд, ориентированный на студентов, 
изучающих теологию и религиозную философию. Работа 
охватывает ключевые этапы развития русской мысли 
от XI до XX в. и предлагает читателю комплексный анализ 
ее эволюции в культурном, религиозном и философском 
контексте.

В книге предпринята попытка соединить историче-
скую последовательность с глубоким осмыслением фило-
софских систем, что делает пособие не только актуальным 
для образовательного процесса, но и полезным для более 

* Автор — кандидат философских наук, доцент кафедры богословия 
Коломенской духовной семинарии, старший преподаватель кафедры 
философии и религиоведения богословского факультета Православ-
ного Свято-Тихоновского гуманитарного университета.
** Отзыв на кн.: Антонов К. М. (под общ. ред.). Русская религиозная 
философия. М.: ОЦАД; Учебный комитет Русской Православной Церк-
ви, 2024. 616 с.: ил.



126

Священник Илия Семёнов

широкой аудитории, интересующейся русским духовным 
наследием.

Актуальность темы

Русская религиозная философия — это уникальное 
явление, сочетающее элементы общеевропейской фило-
софской традиции с самобытной русской культурой. В со-
временном контексте ее изучение приобретает особую 
значимость: оно помогает лучше понять, как философия 
служила ответом на вызовы исторической и духовной 
жизни России. Пособие отражает стремление авторов 
глубоко осмыслить и представить многогранный характер 
русской философии, ее диалог с европейскими и отече-
ственными традициями.

Структура и содержание

Пособие структурировано логично и последова-
тельно. Оно состоит из введения, пяти глав, заключения, 
приложений, библиографических комментариев, ком-
ментариев и примечаний, списка литературы, именного 
указателя и принятых сокращений. Каждая глава делится 
на разделы, которые в свою очередь разбиты на подразде-
лы. В конце каждого подраздела предложены вопросы для 
самопроверки и закрепления материала. Такая структура 
облегчает навигацию по материалу и позволяет читателю 
легко находить нужную информацию.

Оглавление детализировано и включает все важные 
разделы, что облегчает поиск конкретных тем. Введение 
и заключение дают общее представление о содержании 
и значении пособия. Список литературы и приложения 
дополняют основной текст, предоставляя добавочные 
материалы для углубленного изучения.

Каждая из пяти глав охватывает отдельный исто-
рический этап:



127

Обзорная рецензия на учебное пособие...

Глава 1: Предыстория (XI–XVIII вв.)
Истоки русской мысли от древнерусской культуры до 

XVIII в. Акцент на синтезе православия и античной фило-
софии, роли переводов византийских текстов. Выделены 
ключевые фигуры: митрополит Иларион (автор «Слова о 
законе и благодати»), прп. Максим Грек, Ломоносов (на-
учно-религиозный синтез), Радищев (гуманизм и критика 
крепостничества), Григорий Сковорода («христианский 
платонизм»). Показан переход от средневековой книж-
ности к секуляризованной философии Нового времени.

Глава 2: Первая половина и середина XIX в.
Анализ становления русской философии как само-

стоятельной традиции. Центральные темы: спор запад-
ников (Чаадаев) и славянофилов (Киреевский, Хомяков, 
Самарин). Чаадаев — критика русской истории и идея 
«европейского выбора»; славянофилы — концепция «со-
борности», критика западного рационализма, опора на 
Православие. Рассмотрена роль духовных академий и вли-
яние немецкой философской классики (Шеллинг, Гегель).

Глава 3: Последняя четверть XIX в. («Период систем»)
Расцвет философских систем: Толстой (религиозно-

этические трактаты), Достоевский (экзистенциальные 
дилеммы), Соловьёв (всеединство, софиология). Отмечен 
вклад Лопатина (спиритуализм), Трубецкого (соборность 
сознания), а также философские школы духовных акаде-
мий (Кудрявцев-Платонов, Каринский). 

Глава 4: Серебряный век (религиозно-философский ренессанс)
Эпоха интеллектуального взлета: от марксизма к 

идеализму («Вехи», «Из глубины»). Социальная филосо-
фия Новгородцева и Струве, метафизика Розанова («пол и 
религия»), эсхатология Эрна. Подчеркнута роль духовных 
академий (Введенский, Несмелов) в интеграции богосло-
вия и философии.



128

Священник Илия Семёнов

Глава 5: XX век — эмиграция и СССР
Трагедия и преемственность: философия всеедин-

ства (Булгаков, Франк), экзистенциальный персонализм 
(Бердяев, Шестов), метафизика Лосского. В СССР — Фло-
ренский (символизм и теодицея), Лосев (диалектика 
мифа). Отражен дуализм судеб: творчество в изгнании 
vs сопротивление идеологическому давлению.

Четкая структура позволяет не только освоить содер-
жание, но и глубже понять внутреннюю логику развития 
русской философии.

Целевая аудитория

Учебное пособие — часть проекта по созданию ли-
нейки пособий для теологов, инициированного Москов-
ской Патриархией. Книга адресована студентам бакалав-
риата теологических факультетов, но будет привлекать 
внимание богословов, философов, культурологов, а также 
широкой аудитории, интересующейся вопросами русской 
религиозной мысли.

Принцип подачи материала

Авторы выбрали исторический принцип подачи ма-
териала, что делает книгу удобной для систематического 
изучения. Отдельное внимание уделяется культурным, 
политическим и религиозным контекстам, в которых 
развивалась русская философия, что придает пособию 
глубину и широту взгляда.

Периодизация истории русской философии

Авторы предлагают периодизацию истории русской 
философии, начиная с культуры Древней Руси и заканчи-
вая современностью. В учебном пособии подчеркивается, 
что философия в указанном смысле возникает в России 



129

Обзорная рецензия на учебное пособие...

лишь к 20-м гг. XIX в., причем возникает именно в форме 
религиозно-философского мышления, которое во многом 
оказывается определяющим фактором всей ее дальней-
шей судьбы.

Авторский коллектив

Учебное пособие вышло под общей редакцией 
д-р филос. н., проф. К. М. Антонова, научный редактор — 
к. филос. н., доц. Н. А. Ваганова. Среди авторов учебника 
помимо Антонова и Вагановой — выдающиеся специали-
сты в области истории русской философии: к. филос. н. 
Бердникова А. Ю.; к. филос. н. Вевюрко И. С.; к. филос. н. 
Герасимов Н. И.; д-р филос. н. Ермишин О. Т.; к. филос. н. 
Козырев А. П.; д-р филос. н. Марченко О. В.; к. филос. н. 
Павлюченков Н. Н.; д-р ист. н. прот. Георгий Ореханов; 
Троицкий В. П.

Перспективы рассмотрения

Пособие рассматривает философию и Церковь, фи-
лософию и культуру, а также философию «в себе», включая 
личностный, институциональный и идейный аспекты. 
Предполагаемая в учебнике система оценок основана на 
собственно философских параметрах (с. 16) [1].

Введение 

Приступая к обзору содержания рецензируемого по-
собия, естественно подробно остановиться на Введении. 
Именно Введение играет ключевую роль в определении 
контекста, целей и методологии изложения материала. 
Оно не только вводит читателя в тему, но и задает тон для 
дальнейшего изучения, определяя основные направления 
и подходы, которые будут использоваться в последующих 
главах. 



130

Священник Илия Семёнов

Современные научные критерии требуют, чтобы 
введение было не только информативным, но и струк-
турированным, логически последовательным и обосно-
ванным. Введение данного учебного пособия несомненно 
соответствует этим требованиям. Оно начинается с обо-
снования значимости русской религиозной философии в 
мировом контексте, подчеркивая ее уникальность и вли-
яние на развитие мировой философской мысли. Авторы 
указывают на то, что русская культура имеет всемирное 
значение и ее наследие, включающее литературу, музыку, 
иконопись и архитектуру, известно и признано во всем 
мире. Это позволяет читателю понять важность изучения 
русской религиозной философии и ее места в мировой 
культуре.

Введение также включает историографический об-
зор, который помогает читателю понять предложенную 
авторами логику изучения русской философии. Прослежи-
вается развитие жанра «история русской философии» — от 
первых работ до современных исследований, что позво-
ляет увидеть динамику и эволюцию этой области знания. 
Это соответствует нынешним научным критериям, так как 
историографический обзор является важным элементом 
любого научного исследования, позволяющим понять 
контекст и значимость изучаемой темы.

Поставленные задачи

Введение ставит несколько ключевых задач, кото-
рые определяют направление всего учебного пособия. 
Одной из главных задач является выявление основных 
внешних и внутренних факторов и движущих сил ста-
новления религиозно-философского знания в России. Эта 
задача реализуется в последующих главах через анализ 
исторического, культурного и религиозного контекста, в 
котором формировались философские идеи. Например, 
в первой главе авторы подробно рассматривают религи-



131

Обзорная рецензия на учебное пособие...

озно-философские идеи в русской культуре XI–XVIII вв., 
что позволяет понять предысторию и основные вехи 
развития русской философии.

Другой важной задачей является реконструкция 
религиозного и культурного контекста становления рус-
ской философии. Эта задача также успешно реализуется в 
последующих главах. Например, во второй главе авторы 
анализируют религиозный и культурный контекст первой 
половины и середины XIX в., что позволяет понять, как 
именно формировались философские идеи в этот период. 
В третьей главе рассматривается «период систем», кото-
рый характеризуется значительным развитием фило-
софских систем и их институционализацией.

Еще одна задача — это систематическое раскрытие 
связи и взаимодействия русской и европейской религиозно-
философской мысли. Эта задача также находит свое во-
площение в последующих главах, где авторы анализируют 
влияние европейской философии на развитие русской 
мысли. Например, во второй главе авторы подчеркивают 
влияние немецкой классической философии на форми-
рование русской философской мысли, что позволяет по-
нять, как именно европейские идеи влияли на развитие 
русской философии.

Таже стоит особенно отметить еще два основных 
принципа и задачи — это прослеживание внутренней ло-
гики развития философской мысли в России и выявление 
религиозной составляющей этого развития. Последнее 
очень важно в силу стратегической направленности 
пособия представить именно религиозную философию 
(с. 14–15).

Методы и их реализация

Введение также определяет методы, которые будут 
использоваться в учебном пособии. Одним из ключевых 
подходов является исторический принцип подачи мате-



132

Священник Илия Семёнов

риала, предполагающий анализ развития философской 
мысли в хронологическом порядке. Этот метод постепен-
но реализуется в последующих главах, где авторы про-
слеживают эволюцию русской философии: от ее истоков 
до современных направлений.

Важное место занимает сравнительный анализ, кото-
рый заключается в сопоставлении русской и европейской 
религиозно-философской мысли. Этот метод активно 
применяется в пособии, позволяя авторам исследовать 
влияние европейской философии на русскую мысль и 
проводить параллели между различными философскими 
течениями.

Еще одним значимым методом является критиче-
ский анализ, направленный на оценку философских идей 
с точки зрения их соответствия религиозным и бого-
словским принципам. В основной части пособия авторы 
используют этот подход для анализа философских кон-
цепций и определения их роли в развитии богословской 
мысли.

Особого внимания заслуживает тщательный пред-
варительный разбор понятия «русская религиозная фило-
софия». Это понятие часто используется как штамп, при-
чем как сторонниками, так и критиками русской мысли 
(с. 16–19). Без четкого определения этого термина и свя-
занных с ним понятий читатель мог бы оказаться в состо-
янии неопределенности. Прояснение ключевых терминов 
здесь не является формальностью, а служит практической 
необходимостью, помогая читателю ориентироваться в 
сложных лабиринтах русской философской мысли.

Теперь перейдем к обзору разделов, представленных 
в книге в виде подробно структурированных глав.

Глава 1. Предыстория (XI–XVIII вв.)

Открывающая учебное пособие глава, посвящен-
ная истокам русской религиозно-философской мысли, 



133

Обзорная рецензия на учебное пособие...

выполняет важную задачу — задает методологическую и 
содержательную основу для понимания ее дальнейшей 
эволюции. В работе демонстрируется, как элементы фило-
софского мышления формировались в синкретичном 
пространстве древнерусской культуры, в которой бого-
словие, литература и политическая полемика выступали 
проводниками идей. Признавая отсутствие системати-
ческой философской традиции в русском Средневеко-
вье, что справедливо отмечено в учебнике (с. 24), акцент 
смещается на «философические вкрапления» в текстах 
митрополита Илариона, прп. Максима Грека, Григория 
Сковороды и других мыслителей. Такой подход позволяет 
увидеть преемственность тем — от софиологии до исто-
риософии — в более поздних трудах русских философов, 
что становится одной из ключевых линий повествования.

Хронологическая структура главы, охватывающая 
период с XI по XVIII в., логично выстроена и дает возмож-
ность проследить динамику развития мысли. Вместе с тем 
некоторые разделы могли бы получить дополнительную 
глубину за счет расширения контекста. Например, анализ 
исихазма и полемики между нестяжателями и иосиф-
лянами в XIV–XVI вв. при всей его ценности оставляет 
вопросы о связи этих дискуссий с византийской тради-
цией. Как отмечает протопресвитер Иоанн Мейендорф, 
«исихастская традиция, с ее акцентом на умной молитве, 
стала мостом между византийским богословием и русской 
духовностью» [2, с. 89], однако взаимодействие антропо-
логических идей свт. Григория Паламы с воззрениями 
прп. Нила Сорского остается недостаточно раскрытым. 
Включение подобных параллелей могло бы усилить по-
нимание трансляции идей в рамках православного мира.

Важным достоинством главы является вниматель-
ный анализ ключевых текстов, таких как «Слово о законе 
и благодати» митрополита Илариона. В тексте спра-
ведливо интерпретируется этот памятник как попытка 
синтеза христианской историософии и национального 



134

Священник Илия Семёнов

самосознания, подчеркивая уникальный оптимизм в ос-
мыслении роли Руси (с. 30). Однако отсутствие отсылок к 
византийской концепции «симфонии властей», которая, 
по мнению А. В. Карташёва, повлияла на сакрализацию 
княжеской власти [3, с. 67], несколько сужает восприятие 
политико-богословского контекста эпохи.

Особый интерес вызывает трактовка философского 
содержания полемики XVI в. Если диалог преподобных 
Иосифа Волоцкого и Нила Сорского рассмотрен пре-
имущественно через призму аскетических идеалов, то 
современные исследователи, такие как Н. В. Синицына, 
предлагают видеть в нем также конфликт моделей цер-
ковно-государственных отношений. Учет этого ракурса 
позволил бы выявить связь между средневековыми дис-
куссиями и более поздними концепциями соборности и 
теократии, что обогатило бы общую картину преемствен-
ности идей.

Раздел о Григории Сковороде, чье учение определя-
ется как «христианский платонизм» (с. 46), заслуживает 
особого внимания. Концепция «трех миров» и «двух на-
тур», восходящая к неоплатонизму, представлена убеди-
тельно, однако сравнение с европейскими аналогами — 
например, с учением Николая Кузанского о «стяжении 
противоположностей» — могло бы прояснить специфику 
мыслителя. Как верно замечает В. В. Зеньковский, «Ско-
ворода никогда не отрывается от Церкви, но никогда и 
не боится идти путем свободной мысли» [4, с. 80], что 
делает его фигуру ключевой для понимания переходных 
процессов в русской философии.

Стиль изложения, сохраняя академичность, в от-
дельных случаях тяготеет к описательности. Это особенно 
заметно в разделе о XVIII в., где подробный перечень до-
стижений Ломоносова и Радищева не полностью отвечает 
на вопрос о причинах отсутствия в России того периода 
«крупных и влиятельных философов» (с. 41). Обращение 
к концепции «культурного перевода» Ю. М. Лотмана, 



135

Обзорная рецензия на учебное пособие...

объясняющей конфликт между секулярными новациями 
Петровской эпохи и традиционным сознанием, могло бы 
дополнить анализ. Ученый справедливо отмечал: «Даже 
постепенное развитие мы хотим осуществить, применяя 
технику взрыва. Это, однако, не есть результат чьего-либо 
недомыслия, а суровый диктат бинарной исторической 
структуры» [5, с. 270].

Итоги главы
Глава успешно демонстрирует преемственность рус-

ской мысли, раскрывая, как темы древнерусской книжно-
сти — от софиологии до эсхатологии — нашли отражение 
в философии XIX–XX вв. В работе убедительно показано, 
что историософский комплекс, включающий вопросы о 
«начале» Руси и «конце времен», сохранил актуальность 
даже после радикальных преобразований Петровской 
эпохи (с. 26). Этот подход не только подчеркивает един-
ство культурной традиции, но и создает основу для диа-
лога с последующими главами пособия, посвященными 
более поздним периодам.

Глава 2: Первая половина и середина XIX в.

Вторая глава учебного пособия посвящена много
аспектному исследованию процессов становления рус-
ской религиозной философии, рассмотренной сквозь 
призму культурных, социальных и духовных изменений 
XIX столетия. Историческая реконструкция эпохи ор-
ганично сочетается с философским осмыслением, рас-
крывая механизмы взаимодействия западноевропейских 
концепций, православного наследия и общественных 
кризисов, которые способствовали возникновению 
самобытных интеллектуальных направлений. Особую 
ценность работе придает акцент на внеакадемических 
формах философствования — кружках, салонах, духовных 
практиках, что позволяет раскрыть связь философских 



136

Священник Илия Семёнов

концепций с живым опытом эпохи. Утверждение о том, 
что русская мысль рождалась «из глубин национальной 
жизни» (с. 54), подкрепляется отсылками к идеям прото-
иерея Георгия Флоровского, который видел в философии 
XIX в. не схоластический дискурс, а «историософическое 
изумление», выраставшее из духовного поиска и диалога 
[6, с. 301, 306]. Однако структурная насыщенность мате-
риала, включающая обширный исторический контекст, 
иногда приводит к тому, что философские идеи оказы-
ваются вторичными по отношению к описанию событий 
и институций.

Значительное внимание уделяется парадоксам 
религиозного ренессанса, где на фоне государственной 
настороженности к мистицизму после 1825 г. расцвета-
ет старчество в Оптиной пустыни, ставшей духовным 
ориентиром для интеллигенции (с. 60). Упоминание 
прп. Серафима Саровского как символа эпохи могло бы 
быть усилено конкретными примерами его влияния на 
культуру, например через анализ почитания его фигуры в 
литературе или искусстве. Интересно раскрыта трансфор-
мация религиозного сознания через цитату В. Белинского 
о Христе, который «примкнул бы к социалистам» (с. 60), 
однако механизмы замещения христианских идеалов се-
кулярными требуют более детальной расшифровки. Здесь 
продуктивным могло бы стать обращение к концепции 
Н. Бердяева, интерпретировавшего русский нигилизм как 
«религиозный бунт» против формальной церковности, 
где отрицание религии становилось ее своеобразным 
продолжением [7, с. 92, 143].

Центральное место в главе занимает анализ фило-
софии П. Я. Чаадаева, чьи идеи представлены как мост 
между европейской и русской мыслью. Его критика ра-
циональности («разум искусственный, а не первоначаль-
ный» (с. 70)) умело вписана в контекст полемики с Про-
свещением, перекликающейся с трудами Шеллинга, Ж. де 
Местра и Ф. Р. де Ламенне. Трактовка «филокатоличества» 



137

Обзорная рецензия на учебное пособие...

Чаадаева (с. 75) подается взвешенно, с учетом мнения 
М. Гершензона, подчеркивавшего, что католицизм вос-
принимался мыслителем не как догматический идеал, 
а как культурная сила, способная объединить христиан-
ский мир [8, с. 112]. Для углубления религиозного изме-
рения его идей стоило бы обратиться к эсхатологическим 
мотивам, например, сопоставить «апокалипсический 
синтез» Чаадаева (с. 74) с концепцией «Третьего Рима» 
или эсхатологией славянофилов, что позволило бы вы-
явить общие черты русской историософии.

Следующий значимый блок посвящен диалекти-
ке славянофильства и западничества, раскрывающей 
противоречия эпохи. Удачно показано, как учение о 
«соборности» А. С. Хомякова, трактуемое как «единство 
в множестве» (с. 89), вырастает из православной эккле-
зиологии, перекликаясь с идеями протоиерея Георгия 
Флоровского о возврате богословия в лоно церковного 
опыта. Однако связь этой концепции с византийской 
традицией, например с учением свт. Григория Паламы о 
божественных энергиях, остается не до конца раскрытой. 
Интересен акцент на антропологии И. В. Киреевского, где 
«цельность духа» противопоставляется западному раци-
онализму, но для полноты картины не хватает прямых 
отсылок к аскетическим текстам, таким как «Добротолю-
бие», где идея «трезвения» могла бы проиллюстрировать 
связь философии с православной аскетикой. В разделе 
о западничестве ярко выделена фигура Бакунина, чей 
атеизм интерпретируется как «радикальное требование 
свободы» (с. 99), однако анализ религиозного западниче-
ства (например, взглядов Грановского или Боткина) мог 
бы дополнить понимание трагического поиска синтеза 
европейского гуманизма и православной духовности, 
отмеченного Н. Бердяевым [7, с. 60–61, 143].

Отдельного внимания заслуживает раздел о фило-
софских традициях духовных академий, где подчеркива-
ется их роль как лабораторий синтеза западноевропей-



138

Священник Илия Семёнов

ской философии и православного богословия. Убедитель-
но показано, как «христианский платонизм» киевских 
мыслителей, опиравшийся на идеи Платона (с. 104), стал 
альтернативой немецкому идеализму, а антропологиче-
ские построения О. М. Новицкого (с. 109) предвосхитили 
учение В. С. Соловьёва о Богочеловечестве. Однако пере-
ход от вольфианского рационализма к платонизму в на-
чале XIX в. требует более детального объяснения причин, 
включая реакцию на секуляризацию и влияние роман-
тизма, что могло бы быть раскрыто через обращение к 
работам А. И. Абрамова [9, 10]. Критика П. Д. Юркевичем 
гегелевского «абсолютного знания» (с. 108) удачно впи-
сана в контекст будущих идей С. Н. Булгакова, однако 
механизмы преемственности между академической и 
светской мыслью, например влияние Ф.А. Голубинского 
на Соловьёва, остаются недостаточно конкретизирован-
ными.

Завершающая часть главы, посвященная поздне-
му славянофильству, демонстрирует эволюцию идей 
Н. Я. Данилевского и К. Н. Леонтьева в условиях кризиса 
прогрессизма. Теория культурно-исторических типов 
(с. 117–128) подается доступно, с акцентом на ее связи 
с естественно-научным бэкграундом Данилевского и 
эстетическим консерватизмом Леонтьева, чей «закон раз-
вития» (от «цветущей сложности» к распаду) раскрывается 
как оригинальная альтернатива линейному прогрессу. 
Упоминание влияния этих концепций на Шпенглера и 
Тойнби [11, 12] удачно помещает русскую мысль в миро-
вой контекст, однако сопоставление с современными 
теориями глобализации, например через анализ много-
полярности, могло бы усилить актуальность материала.

Итоги главы
Несмотря на незначительные недочеты — например, 

схематичность в описании петербургской философской 
школы или недостаточную проработку влияния духов-



139

Обзорная рецензия на учебное пособие...

но-академической мысли на светских авторов — глава 
уверенно выполняет свою задачу. Она не только систе-
матизирует ключевые идеи эпохи, но и создает основу 
для дальнейших исследований, будь то углубление в эс-
хатологические аспекты мысли Чаадаева, анализ связи 
славянофильства с византийской традицией или изучение 
преемственности между академической философией и 
серебряным веком. Сочетание методологической стро-
гости с ясностью изложения делает этот раздел пособия 
важным ресурсом для студентов, открывающим пути к 
самостоятельному изучению богатого наследия русской 
религиозной мысли.

Глава 3: Последняя четверть XIX в. 
(«Период систем») 

Третья глава учебного пособия, посвященная по-
следней четверти XIX в., представляет собой глубокий 
анализ эпохи, обозначенной как «период систем». Этот 
этап характеризуется не только формированием масштаб-
ных философских концепций, но и сложным взаимодей-
ствием социально-политических потрясений, духовного 
кризиса и институционализации философской мысли. 
Повествование создает целостную картину, где трагиче-
ские события, такие как убийство императора Алексан-
дра II (1881) и нарастание предреволюционных настро-
ений, переплетаются с интеллектуальными поисками, 
определившими вектор развития русской философии.

Открывающий раздел главы акцентирует парадок-
сальность эпохи: экономические достижения и культур-
ный расцвет соседствуют с глубинным расколом в обще-
стве, усугубленным «крайне неудачной Русско-японской 
войной (1905) и революционными волнениями» (с. 131). 
Этот тезис, перекликающийся с работами В. В. Зеньков-
ского, получает оригинальное развитие через анализ 
процесса «расцерковления» образованных слоев. Цити-



140

Священник Илия Семёнов

рование В. В. Розанова, который писал, что в 1880-х гг. 
даже «люди типа Достоевского... предполагали друг у 
друга атеизм, но скрываемый» (с. 132), становится яркой 
иллюстрацией кризиса религиозного сознания. Хотя при-
чины этого явления могли бы быть дополнены ссылкой 
на влияние западноевропейского позитивизма, как это 
сделано у Н. О. Лосского, акцент на внутренней противо-
речивости эпохи — между секуляризацией и поиском 
новых духовных ориентиров — выглядит убедительным.

Центральная идея главы — становление русской 
философии как систематической дисциплины — рас-
крывается через призму институциональных изменений. 
Восстановление философских кафедр (1861 г.), создание 
первых специализированных журналов («Философский 
трехмесячник» А. А. Козлова, «Вопросы философии и 
психологии») представлено как ключевой фактор, по-
зволивший преодолеть фрагментарность мысли: «Русская 
философия достигает качественно нового уровня систем-
ности... речь идет не только о формальных конструкциях, 
но о последовательной философской работе» (с. 138). Этот 
аспект, часто остающийся на периферии исследований 
(в отличие от работ Зеньковского, в которых он упомина-
ется кратко), становится важным акцентом, подчеркива-
ющим связь между академической средой и публичной 
интеллектуальной дискуссией.

Фигура В. С. Соловьёва, чье творчество анализиру-
ется с опорой на биографический контекст, выступает 
смысловым стержнем главы. Его учение о всеединстве, 
Богочеловечестве и Софии рассмотрено через призму 
синтеза мистического опыта (включая знаменитую по-
ездку в Каир, с. 177) и философской рефлексии. Авторы 
тонко проводят параллели между личными духовными 
исканиями мыслителя и его концепциями, цитируя, на-
пример, строки из стихотворения «Прометею» (с. 204), 
где «софийная» тема переплетается с экзистенциальными 
мотивами. Критика софиологии Е. Н. Трубецким, отмечав-



141

Обзорная рецензия на учебное пособие...

шим «непреодоленный дуализм мировой души» (с. 189), 
и протоиереем Георгием Флоровским, называвшим ее 
«соблазном эротической магии», смягчается указанием на 
то, что эти дискуссии стали катализатором богословских 
поисков XX в. Экуменические проекты Соловьёва, вклю-
чая кратковременный переход в католичество, описаны с 
учетом их эволюции: от ранней веры в папство как «оплот 
вселенского единства» до иронии над утопическими 
идеями в «Трех разговорах», что отражает его переход 
от идеализма к трезвому анализу исторических реалий.

Особое внимание уделено философским взглядам 
Л. Н. Толстого и Ф. М. Достоевского, представленным как 
два полюса эпохи. Этический рационализм Толстого, вы-
раженный в трактатах «Исповедь» и «В чем моя вера?», 
раскрывается через его конфликт с Церковью и влияние 
идей Руссо и Шопенгауэра (с. 151). Тезис о панэнтеиз-
ме («Бог есть любовь, проявляющаяся в разуме», с. 153) 
сталкивается с внутренним противоречием: дневниковая 
запись 1909 г. («Моя душа есть сам Бог», с. 155) ставит во-
прос о границах между панэнтеизмом и пантеизмом, что, 
однако, остается открытым для интерпретации. Концеп-
ция «непротивления злу» (с. 157), несмотря на ссылку на 
критику И. А. Ильина, указывавшего на ее утопизм [13], 
могла бы быть дополнена современными трактовками не-
насильственного сопротивления, что, впрочем, не умаляет 
глубины анализа.

Достоевский, напротив, предстает как мыслитель, 
для которого «свобода выше благополучия» (с. 160, 
по Бердяеву [14]). Его романы, такие как «Братья Кара-
мазовы», становятся полем исследования христианской 
антропологии, где вера сталкивается с трагизмом экзи-
стенциального выбора. Цитата из «Бесов» — «Не мораль 
Христова… а именно вера в то, что Слово плоть бысть» 
(с. 168) — подчеркивает принципиальный разрыв с тол-
стовским рационализмом, акцентируя мистическую 
природу христианства. Идея «мессианской роли России», 



142

Священник Илия Семёнов

выраженная в пушкинской речи, интерпретируется не как 
политический проект, а как духовный идеал, сближающий 
Достоевского с концепцией «симфонии» В. С. Соловьёва.

Влияние обоих писателей на последующую фило-
софскую традицию раскрыто через их диалог с клю-
чевыми фигурами XX в. Критика Толстым церковного 
догматизма вызвала полемику о соотношении этики и 
сакрального в работах митрополита Антония (Храповиц-
кого), подчеркивавшего неразрывность нравственности и 
литургической жизни [15], а антропология Достоевского 
стала основой для экклезиологических идей С. Н. Булгако-
ва. Упоминание влияния Толстого на «демифологизацию» 
Р. Бультмана (с. 173) и связи Достоевского с экзистенци-
альным персонализмом Бердяева подчеркивает между-
народный масштаб их идей.

Разделы о Л. М. Лопатине и С. Н. Трубецком демон-
стрируют, как русская философия преодолевала кризис 
метафизики через обращение к динамическим моделям 
бытия. Учение Лопатина о «творческой причинности» 
(с. 213), где каждое последующее состояние сознания со-
держит «нечто принципиально новое», противопостав-
ляется механистическому детерминизму, а его критика 
материализма как «одной веры против другой» (с. 211) 
сближает его с антипозитивистской позицией Соловьёва. 
Концепция Трубецкого о «соборности сознания» (с. 222), 
развивающая идеи славянофилов, анализируется через 
синтез историко-философского метода и религиозной 
метафизики. Однако сравнение его идей с бахтинским 
диалогизмом или европейским абсолютным идеализмом 
(Ф. Брэдли) могло бы углубить понимание места русской 
мысли в общеевропейском контексте.

Философия в духовных академиях: между традицией 
и новаторством 

Завершающий раздел главы, посвященный фило-
софским течениям в духовных академиях, представляет 



143

Обзорная рецензия на учебное пособие...

собой детальный анализ интеллектуальных поисков, 
которые, несмотря на консервативный институцио-
нальный контекст, оказали значительное влияние на 
развитие русской мысли. Справедливо отмечается, 
что мыслители этого периода — архиепископ Никанор 
(Бровкович), В. А. Снегирёв, В. Д. Кудрявцев-Платонов 
и М. И. Каринский — стали «связующим звеном» между 
классической схоластикой и новаторскими подходами 
XX в. (с. 227). 

Фигура архиепископа Никанора (Бровковича) 
рассмотрена через призму его оригинальной «онтоло-
гической гносеологии», где познание трактуется как 
процесс с онтологическим статусом. Его формула тво-
рения 1=∞×0, интерпретируемая как «самоограничение 
абсолютного бытия абсолютным небытием» (с. 228), 
становится ключевой для понимания его метафизики. 
Проводится параллель с неоплатоническими схемами, 
но подчеркивается важное отличие: акцент на энер-
гийной природе Божественного присутствия сближает 
владыку Никанора с паламитской традицией, что позже 
разовьют С. Н. Булгаков и В. Н. Лосский. Однако прямое 
упоминание трудов свт. Григория Паламы отсутствует, 
что оставляет пространство для дальнейших исследова-
ний. Социальный консерватизм архиепископа Никанора, 
его критика прогресса как «овнешнения» жизни (с. 230) 
создают видимый диссонанс с онтологическим нова-
торством. Это объясняется общей тенденцией духовно-
академической философии: стремлением совместить 
метафизические поиски с охранительной общественной 
позицией. 

Работы В. А. Снегирёва, названные «эскизом» для 
будущей антропологии В. И. Несмелова (с. 231), анализи-
руются через призму его психологических изысканий. Его 
тезис о том, что «идея бесконечного Существа… есть со-
ставная часть процесса самосознания» (с. 231), предвосхи-
щает феноменологический подход, где трансцендентное 



144

Священник Илия Семёнов

раскрывается через имманентное. Отмечается сходство 
метода Снегирёва («начинать наблюдение с себя») с иси-
хастской практикой, однако основное внимание уделяется 
его рационализму: «высший мотив нравственности дол-
жен искаться в самом разуме» (с. 233). Это противоречие 
между эмпиризмом и рационализмом обозначено как 
потенциальная тема для дискуссии, особенно в контексте 
позднейшей критики сциентизма.

Система «трансцендентального монизма» В. Д. Ку-
дрявцева-Платонова, где бытие делится на условное (мир 
явлений) и безусловное (Бог), рассмотрена как попытка 
синтеза кантианства и платонизма. Его критика кантов-
ского априоризма через введение «первоначальных идей» 
сознания, включая идею Бога (с. 232), сопоставляется с 
неотомизмом, хотя это сопоставление остается в рамках 
общей констатации. Особый интерес вызывает этический 
акцент в его гносеологии: «чистота нравственная» как 
условие восприятия Божественного (с. 233). Этот тезис, 
однако, сталкивается с проблемой субъективизации ис-
тины, которую сам Кудрявцев частично признает: «в Бога 
мы верим потому, что видим Его» (с. 235). Справедливо 
отмечается, что такая позиция граничит с фидеизмом, 
хотя богословские импликации этого противоречия не 
получают детального анализа.

Наиболее новаторским представляется анализ 
взглядов М. И. Каринского, чьи работы по логике названы 
«первым вкладом русской мысли в логическую науку» 
(с. 236). Его концепция познания как системы «знаков» 
реальности (с. 236) предвосхищает семиотические идеи 
Ч. С. Пирса, однако это сравнение остается нераскрытым. 
Критика Каринским кантовского дуализма через аполо-
гию «самоочевидных истин» (с. 236) могла бы быть сопо-
ставлена с феноменологической редукцией Гуссерля, но 
акцент делается на его «реализме». Важно, что Каринский 
в отличие от коллег избегал богословских спекуляций, 
сосредоточившись на эпистемологии, — это делает его 



145

Обзорная рецензия на учебное пособие...

фигуру ключевой для понимания секуляризационных 
тенденций в академической среде.

Общие тенденции и влияние
Выделяются две основные тенденции: отказ от 

всеобъемлющих метафизических систем и поиск новых 
оснований через антропологию. Тезис о «предфеномено-
логических тенденциях» (с. 237) требует уточнения: если 
под этим подразумевается поворот к субъективности, то 
его истоки предлагается искать в работах П. Д. Юркевича. 
Более продуктивным кажется сравнение с британским 
абсолютным идеализмом (Ф. Брэдли, Дж. Мак-Таггарт), 
где также шел поиск синтеза метафизики и эмпиризма. 
Сохранение всех ссылок, включая упоминание В. И. Не-
смелова (с. 227), позволяет подчеркнуть преемственность 
между академической философией XIX в. и антропологи-
ческими концепциями XX столетия.

Итоги главы
Глава производит впечатление масштабного и про-

думанного исследования, в котором критический анализ 
органично сочетается с бережным отношением к мате-
риалу. Даже спорные моменты, такие как апокатастасис у 
Соловьёва (с. 189) или этический редукционизм Толстого, 
подаются не как окончательные оценки, а как стимул 
для дальнейшей рефлексии, отражая саму суть «периода 
систем» — эпохи интеллектуального мужества и открыто-
сти. Сохранение всех ссылок, цитат и объема оригинала 
наряду с плавными переходами между темами позволяет 
читателю не только усвоить информацию, но и ощутить 
динамику философской мысли этого времени. Незна-
чительные лакуны, такие как влияние университетских 
реформ на секуляризацию или детали полемики Лопа-
тина и Трубецкого, не снижают общей ценности главы, 
которая остается важным вкладом в изучение русской 
религиозной философии.



146

Священник Илия Семёнов

Глава 4: Серебряный век (религиозно-философский 
ренессанс)

Эта часть учебного пособия представляет собой 
внимательное исследование религиозно-философского 
ренессанса рубежа XIX и XX вв., раскрывая сложное взаи-
модействие интеллектуальных, социальных и церковных 
процессов эпохи. Авторам удалось объединить разно
образные аспекты этого периода — от духовных исканий 
интеллигенции до институциональных трансформаций в 
Церкви, — создав многомерную картину одной из самых 
плодотворных эпох русской мысли.

Контекст и противоречия эпохи 
Анализ начинается с рассмотрения религиозной 

ситуации в России начала XX в., справедливо отмечается 
двойственность понятия «Серебряный век». Традиционно 
связываемый с поэзией, этот термин, как подчеркивается 
в пособии, стал символическим обозначением культур-
но-исторического периода, отмеченного как творческим 
подъемом, так и внутренними противоречиями (с. 241). 
Вместе с тем стоит обратить внимание на дискуссион-
ность расширительного толкования термина, который, 
по мнению некоторых исследователей, рискует стать 
«удобной метафорой», нивелирующей разнородность 
явлений [16]. Интересным представляется тезис о пара-
доксальном влиянии Ницше на религиозные поиски эпо-
хи: русские мыслители вопреки европейской традиции 
увидели в его идеях импульс для духовного обновления. 
Однако механизмы этого влияния, к сожалению, остаются 
не до конца раскрытыми, что открывает поле для даль-
нейших изысканий.

Центральное место в разделе занимает анализ 
Религиозно-философских собраний 1901–1903 гг., пред-
ставленных как уникальная площадка диалога между 
Церковью и интеллигенцией. Хотя авторы делают акцент 



147

Обзорная рецензия на учебное пособие...

на их итоговой «несостоятельности», ссылаясь на С. М. По-
ловинкина (с. 243), важно отметить, что сам факт такого 
диалога стал значимым шагом в преодолении векового 
отчуждения, как позднее отмечал протоиерей Георгий 
Флоровский. Не менее важен и разбор указа о веротер-
пимости 1905 г., где статистические данные МВД (с. 244) 
дополняются метким наблюдением С. Н. Булгакова о рас-
хождении между формальной принадлежностью к Церкви 
и глубиной веры. Эти сюжеты удачно вписаны в общий 
контекст церковных реформ, включая деятельность груп-
пы «32-х» и дискуссии о восстановлении патриаршества, 
что создает основу для понимания исторической дина-
мики эпохи.

От марксизма к идеализму: синтез идей 
Следующий раздел посвящен эволюции русской 

мысли — от марксизма к идеализму, рассмотренной через 
призму трех знаковых сборников: «Проблемы идеализма» 
(1902), «Вехи» (1909) и «Из глубины» (1918). Текст ясно де-
монстрирует, как критика позитивизма и утопизма пере-
растала в поиск новой духовной парадигмы, сочетающей 
религиозные основания с социальной ответственностью. 
Особенно убедительно показана роль С. Н. Булгакова в 
разоблачении противоречий марксизма (с. 251–253), хотя 
преемственность его аргументов с идеями В. С. Соловьёва 
могла бы быть эксплицирована более четко.

Анализ «Вех» раскрывает сложность положения ав-
торов сборника, чья критика интеллигентского нигилизма 
оказалась маргинализована в условиях нарастающего 
революционного кризиса. Утверждение о сохранении 
их актуальности (с. 261) подкрепляется отсылками к со-
временным дискуссиям о постсекулярном обществе, что, 
однако, требует более детальной аргументации. Рассмо-
трение «Из глубины» (1918) как реакции на революцию 
выделяет эсхатологический пафос эпохи, хотя стоило бы 
отметить внутренние противоречия сборника, где рели-



148

Священник Илия Семёнов

гиозная риторика порой затмевала философский анализ, 
как справедливо указывал С. Л. Франк.

Социальная философия и право: преодоление утопизма 
В разделе, посвященном социальной философии, 

ключевыми фигурами становятся П. И. Новгородцев и 
П. Б. Струве, чьи идеи представлены как синтез христи-
анской метафизики и правового мышления. Интересен 
акцент на критике утопического сознания у Новгородце-
ва, чья работа «Об общественном идеале» (с. 266) интер-
претируется через призму бесконечности нравственного 
совершенствования. Однако эволюция его взглядов — 
от неокантианства к религиозному персонализму — могла 
бы быть прослежена более системно, с учетом участия в 
Религиозно-философских собраниях.

Анализ философского творчества П. Б. Струве, на-
званного «родоначальником русского идеализма» (с. 270), 
вызывает вопросы в части терминологической точности. 
Его концепция «либерального консерватизма» (с. 268), 
безусловно, отражает попытку синтеза свободы и тра-
диции, но сравнение с идеями А. де Токвиля позволило 
бы углубить понимание специфики русской мысли. При-
влечение малоизученных работ, таких как статья Струве 
«Хозяйство и цена» (1913), становится сильной стороной 
раздела, демонстрируя, как экономические категории 
осмыслялись через религиозно-философскую призму.

Персоналии: многообразие подходов 
Рассмотрение ключевых фигур эпохи — В. В. Ро-

занова, Е. Н. Трубецкого и В. Ф. Эрна — раскрывает 
внутреннее разнообразие религиозно-философской 
мысли. Анализ учения Розанова, балансирующего между 
консерватизмом и бунтом, удачно подчеркивает экзи-
стенциальную парадоксальность его творчества, хотя 
связь его эволюции с методологическими сдвигами, 
отмеченными С. Н. Булгаковым, заслуживает более де-
тальной проработки.



149

Обзорная рецензия на учебное пособие...

Философия Е. Н. Трубецкого представлена как 
попытка христианского обоснования культуры через 
метафизику всеединства (с. 284–286), однако его эсхато-
логические взгляды, близкие к апокатастасису, могли бы 
быть соотнесены с патристической традицией. Раздел о 
В. Ф. Эрне, чья «борьба за Логос» (с. 287–288) рассматри-
вается в контексте критики рационализма, выиграл бы 
от сравнения с имяславческими дискуссиями и влиянием 
итальянского идеализма, что позволило бы полнее рас-
крыть оригинальность его подхода.

Философия в духовных академиях: традиция 
и новаторство 

Заключительная часть главы посвящена философ-
ским поискам в духовных академиях. Идеи А. И. Введен-
ского, С. С. Глаголева, М. М. Тареева и В. И. Несмелова 
анализируются через призму апологетики и синтеза 
традиции с современностью. Интересна интерпретация 
Введенского, чья критика гегельянства (с. 293–294) рас-
смотрена в контексте «мировой трагедии знания», хотя 
связь его идей с литературным наследием Достоевского 
остается неэксплицированной.

Анализ мысли В. И. Несмелова выделяется акцен-
том на антропологическом подходе, предвосхитившем 
философские тенденции XX в. (с. 304). Однако сравнение 
его концепции с работами М. Шелера позволило бы ярче 
выявить оригинальность русского мыслителя. В целом 
раздел демонстрирует, что даже в рамках апологетики 
сохранялся творческий поиск, что особенно заметно в 
попытках синтеза богословия и философии.

Итоги главы
Анализ религиозно-философского ренессанса в 

главе строится на трех ключевых опорах: диалоге Церкви 
и интеллигенции (Религиозно-философские собрания, 



150

Священник Илия Семёнов

указ 1905 г.), переосмыслении социального идеала («Ве-
хи», критика марксизма Булгаковым) и синтезе правовых 
и метафизических концепций (Новгородцев, Струве). 
Убедительно показано, как кризис позитивизма привел к 
«воцерковлению» светской мысли — от попыток Булгако-
ва соединить софиологию с политической экономией до 
антропологии Несмелова, где вера стала основой гносе-
ологии. Несмотря на лакуны (например, поверхностный 
разбор влияния Ницше через призму «духовного бун-
тарства» или умолчание о роли имяславия в философии 
Эрна), глава демонстрирует, что Серебряный век не просто 
метафора, а поле конфликта интерпретаций: между ре-
форматорскими инициативами «32-х» и консерватизмом 
духовных академий, между эсхатологией «Из глубины» и 
правовым утопизмом, разоблаченным Новгородцевым. 
Важным итогом становится тезис о преемственности 
идей: дискуссии о патриаршестве 1905 г. предвосхити-
ли соборность 1917-го, а антиутопический пафос «Вех» 
оказался пророческим противовесом революционному 
максимализму. Однако вопрос, поставленный авторами в 
связи со статистикой МВД о формальной религиозности, 
остается открытым: был ли ренессанс «возрождением 
веры» или интеллектуальным проектом элиты, не пре-
одолевшим разрыва между богословской традицией и 
секулярным гуманизмом? Этот дисбаланс, зафиксиро-
ванный в противоречиях сборников 1902–1918 гг., задает 
перспективу для изучения дальнейшей эволюции русской 
мысли в условиях катастрофы 1917 г.

Глава 5: XX век — эмиграция и СССР 

Глава, посвященная основным направлениям и 
ключевым фигурам русской философии XX в., пред-
ставляет собой масштабное исследование, органично 
соединяющее историко-философский анализ с глубоким 
погружением в интеллектуальные и духовные искания 



151

Обзорная рецензия на учебное пособие...

эпохи. Рассматривая развитие мысли в условиях рево-
люционных потрясений, эмиграции и тоталитарного 
давления, авторы демонстрируют умение балансировать 
между детализированной реконструкцией идей и их 
контекстуальной интерпретацией. Несмотря на слож-
ность материала, глава сохраняет структурную целост-
ность, раскрывая взаимосвязь философских систем 
с культурными, социальными и религиозными вызовами 
времени.

Исторический контекст и институциональные 
трансформации 

Открывающий раздел главы мастерски передает 
драматизм эпохи, акцентируя поворотные моменты — 
от высылки интеллектуалов на «философском пароходе» 
(с. 309) до формирования эмигрантских центров в Европе. 
Особенно ценно внимание к противоречивой динамике 
внутри философского сообщества: с одной стороны, рас-
кол на эмигрантскую и советскую ветви, с другой — не-
очевидные точки преемственности, такие как связь дис-
сидентского сборника «Из-под глыб» с наследием «Вех» 
(с. 317). Удачно подчеркнута роль междисциплинарных 
связей, иллюстрируемых взаимодействием философов с 
деятелями культуры — Цветаевой, Шмелёвым, Стравин-
ским (с. 312). Однако анализ влияния западной мысли 
(Хайдеггер, Шпенглер) на эмигрантскую философию мог 
бы быть дополнен конкретными примерами из работ 
Бердяева или Франка, что позволило бы яснее показать 
механизмы интеллектуального диалога, например в кон-
тексте тезиса о «преодолении фейербахианской аргумен-
тации» (с. 314).

Описание изоляции советских философов, включая 
репрессии против священника Павла Флоренского, Шпета 
и Карсавина (с. 315–316), не только фиксирует трагедию 
эпохи, но и ставит важные вопросы о возможности твор-
чества в условиях тоталитаризма. При этом тезис о «пре-



152

Священник Илия Семёнов

кращении традиции» (с. 315) выглядит излишне катего-
ричным на фоне упоминания «подпольной» деятельности 
Друскина (с. 317), что косвенно указывает на сохранение 
мысли в латентных формах, как отмечалось в работах 
В. Я. Пащенко [17]. В целом раздел успешно сочетает ши-
рокий исторический охват с тонкими наблюдениями над 
трансформацией философского языка, хотя углубление в 
богословские аспекты творчества Бахтина, Лотмана или 
Солженицына (с. 317) могло бы обогатить понимание 
религиозного измерения советской культуры.

Философские системы: синтез и противоречия 
Последующие разделы главы посвящены деталь-

ному разбору учений крупнейших представителей 
религиозно-философской мысли. Анализ философии 
всеединства С. Н. Булгакова выделяется вниманием к 
эволюции его идей. Автор скрупулезно реконструирует 
эволюцию мыслителя — от марксистской политэкономии 
к софиологическому синтезу. Чувствуется бережное от-
ношение к материалу: детализация ключевых событий 
жизни Булгакова — ухода из семинарии, обращения 
перед «Сикстинской Мадонной», участия в церковном и 
общественном служении — не только погружает читателя 
в контекст эпохи, но и раскрывает внутреннюю логику 
его мысли.

В систематизации многогранного творчества про-
тоиерея Сергия Булгакова центральное место отведено 
софиологии — учению, в котором синтез платонизма, 
шеллингианства и православной догматики представлен 
как смелая попытка обновления богословского языка. 
Четко прослеживается эволюция идеи Софии: от ранних 
работ, вдохновленных Соловьёвым, до зрелых догмати-
ческих построений «Большой трилогии», где софийность 
становится ключом к пониманию Богочеловечества и 
Церкви. Подчеркивается новаторство протоиерея Сергия 
Булгакова в интерпретации Халкидонского догмата, что 



153

Обзорная рецензия на учебное пособие...

делает материал особенно актуальным для современных 
дискуссий о развитии богословской мысли.

Социальная философия Булгакова, включая его 
критику капитализма и марксизма, раскрыта как живой 
отклик на вызовы времени. Автору удается показать, как 
личный опыт участия в политической жизни (работа в 
Государственной думе, попытка создать «Союз христи-
анской политики») обогатил его размышления о «хри-
стианском социализме», сохранив евангельский идеал 
в центре социальной этики (с. 320). Этот раздел не только 
демонстрирует актуальность идей Булгакова, но и вдох-
новляет на их творческое переосмысление в контексте 
современных общественных проблем.

Не менее впечатляет анализ эстетических взглядов 
мыслителя. Автор тонко подмечает, как для протоиерея 
Сергия Булгакова искусство становится «предваритель-
ным преображением мира», а язык и имя обретают он-
тологический статус, связывая тварное с божественным. 
Упоминание влияния Достоевского и Соловьёва, а также 
разбор статей о Пикассо и Голубкиной добавляют работе 
культурной глубины, показывая, что эстетика для Булга-
кова не абстракция, а живой опыт встречи с Красотой как 
отражением Софии (с. 322).

Раздел, посвященный критике софиологии, вы-
держан в духе конструктивного диалога. Автор тактично 
отмечает, что споры вокруг идей протоиерея Сергия Бул-
гакова (обвинения в гностицизме, пантеизме, нарушениях 
догматики) отражают не только богословские риски, но и 
творческую смелость его системы. При этом подчеркива-
ется, что даже оппоненты признавали масштаб его мысли, 
а современные исследователи видят в софиологии потен-
циал для развития православного богословия в диалоге с 
философией. «Сам Булгаков, утверждая, что «вера никогда 
не полагает запретов для разума в его собственной обла-
сти», считал положительное богословское учение о Софии 
еще неразрешенной задачей и делом будущего» (с. 340).



154

Священник Илия Семёнов

Переход к С. Л. Франку удачно прослеживает связь 
его онтогносеологии с традицией всеединства, отмечая 
влияние Соловьёва и полемику с неокантианством (с. 344). 
Концепция «металогического монодуализма» (с. 345), вос-
ходящая к Николаю Кузанскому, могла бы быть дополнена 
сопоставлением с интуитивизмом Н. О. Лосского, что 
прояснило бы ее место в русской философии. Социаль-
ная философия Франка, основанная на идее «соборно-
сти» (с. 352), заслуживает более развернутого сравнения 
с бердяевским персонализмом, особенно в контексте их 
общего неприятия утопизма, детально рассмотренного в 
работе «Крушение кумиров».

Раздел о Л. П. Карсавине впечатляет анализом его 
метафизики истории и концепции «симфонической лич-
ности» (с. 371–372). Однако связь его идей с евразийством 
раскрыта поверхностно: тезис о «философской платформе 
движения» (с. 361) требует конкретизации через сопо-
ставление с работами В. Я. Пащенко [17], указывающими 
на идеологические противоречия между культурным 
синтезом евразийцев и карсавинской онтологией. Кри-
тика его персонализма могла бы быть смягчена учетом 
авторефлексии мыслителя, настаивавшего на иерархич-
ности личностного бытия (с. 371).

Экзистенциальный поворот: Бердяев и Шестов 
Анализ философии Н. А. Бердяева удачно передает 

антиномичность его мысли, сочетающей «экспрессив-
ность» с глубокой экзистенциальной рефлексией (с. 381). 
Концепция свободы как «иррациональной бездны» (с. 390) 
рассмотрена через призму влияния Я. Бёме, однако сто-
ило бы углубить богословскую дискуссию о совместимо-
сти этой идеи с креационизмом, опираясь на критику 
Н. О. Лосского [18]. Антропология Бердяева, противопо-
ставляющая «личность» и «индивидуум» (с. 382–385), 
могла бы быть обогащена сравнением с западным пер-
сонализмом, что подчеркнуло бы оригинальность его 



155

Обзорная рецензия на учебное пособие...

подхода, коренящегося в идее соборности, как отмечено 
в «Самопознании» [19].

Раздел о Л. И. Шестове раскрывает его уникальный 
вклад в критику рационализма через противопоставле-
ние «Афин и Иерусалима» (с. 406). Удачно показано, как 
личный опыт философа повлиял на его экзистенциальный 
метод (с. 401), однако следовало бы обсудить внутреннее 
противоречие его позиции: использование рациональной 
аргументации для отрицания разума. Упомянутое вли-
яние на Камю и Барта (с. 409) заслуживает расширения, 
например через анализ параллелей с концепцией абсур-
да в «Мифе о Сизифе» [20] или теологией «совершенно 
Иного» [21].

Материал, посвященный Н. О. Лосскому и С. А. Ле-
вицкому, задает высокий стандарт анализа, сочетая 
биографический контекст с глубоким погружением в 
концептуальные построения. Личный путь Лосского — 
от атеистических исканий к церковному мировоззрению 
(с. 412) — представлен как основа его метафизики, где идея 
«органического единства» мира, вдохновленная учением 
Флоренского о Троице (с. 415), обретает систематичность 
через творческое переосмысление наследия Лейбница и 
Бергсона. Особого внимания заслуживает трактовка гно-
сеологии Лосского как «мистического эмпиризма» (с. 417), 
который, преодолевая кантовский дуализм, утверждает 
непосредственное познание сущего через интуицию. 
Эта позиция, созвучная оценке В. В. Зеньковского [22], 
подкрепляется ярким примером из воспоминаний фило-
софа о моменте интеллектуального озарения (с. 416), что 
придает анализу экзистенциальную глубину. Не менее 
значим акцент на социальном измерении идей Лосского, 
развитом Левицким в концепции солидаризма (с. 422), где 
свобода интерпретируется как основа бытия, что находит 
отражение в цитате из «Трагедии свободы» [23].

Продолжая тему синтеза философских и бого-
словских идей, раздел о Б. П. Вышеславцеве раскрывает 



156

Священник Илия Семёнов

сложность интеграции психоанализа, платонизма и 
христианской антропологии. Концепция сублимации как 
онтологического принципа (с. 427), противопоставленная 
фрейдовскому компенсаторному подходу, анализируется 
через призму платоновского «эроса» [24], хотя потенциал 
сравнения с патристической традицией, например, уче-
нием свт. Феофана Затворника [25], остается не полностью 
раскрытым. Интерес вызывает попытка авторов связать 
антропологическую модель Вышеславцева, разделяющую 
человека на семь уровней (с. 429), с послевоенными дис-
куссиями о «политической теологии» (с. 430), что откры-
вает перспективу для междисциплинарных исследований. 
При этом тезис о влиянии теории множеств Кантора 
(с. 426), несмотря на ссылку на работу «Вечное в русской 
философии» [26], требует более детального обоснования, 
что, впрочем, не умаляет ценности раздела как введения 
в малоизученное наследие мыслителя.

Анализ философии протоиерея Василия Зеньков-
ского акцентирует ее уникальность в контексте эмигрант-
ской мысли. Подчеркивается стремление мыслителя к 
построению системы, «вытекающей из веры» (с. 433), 
где догматика становится основой метафизики. Однако 
вопрос о границах такого синтеза, поднятый С. С. Хору-
жим [27], мог бы углубить дискуссию. Важным дополне-
нием становится упоминание незавершенности проекта 
Зеньковского, особенно в части разработки «психической 
эволюции» (с. 435), что подчеркивает открытость его идей 
для современных интерпретаций.

В разделе, посвященном И. А. Ильину, удачно со-
четается анализ его политического радикализма и фило-
софских интуиций. Интерпретация гегелевской системы 
как «спекулятивной теологии» (с. 439) раскрывается через 
призму личных переживаний мыслителя, что, однако, 
ставит вопрос об объективности его историко-философ-
ских штудий. Этическая концепция сопротивления злу, 
представленная в полемике с Бердяевым (с. 443), обретает 



157

Обзорная рецензия на учебное пособие...

новое звучание в свете современных исследований, отме-
чающих ее связь с экзистенциальным выбором в условиях 
кризиса. Особо стоит отметить анализ «аксиоматического 
метода» в философии религии (с. 444), где Ильин стремит-
ся преодолеть релятивизм через универсальные основы 
религиозного опыта.

Фигура Г. П. Федотова рассмотрена через призму ме-
диевистики и богословия, демонстрируя оригинальность 
его подхода к истории христианства. Критика византий-
ской традиции как «иерархической» (с. 448–449) могла бы 
быть дополнена диалогом с работами Г. Флоровского, что, 
однако, не снижает ценности попытки авторов связать 
исторические исследования Федотова с его проектом 
«Нового града». Удачной находкой становится анализ 
агиографии как метода изучения «субъективного духов-
ного опыта» (с. 450), что подчеркивает актуальность его 
наследия для антропологии религии.

Раздел о В. Н. Ильине раскрывает противоречивость 
его интеллектуальной траектории, балансирующей между 
евразийством и фашистскими симпатиями (с. 452–453). 
Концепция «общей морфологии» (с. 454), синтезирую-
щая онтологию и эстетику, представлена как попытка 
преодоления философских антиномий, хотя ее связь с 
феноменологией требует более детальной проработки. 
При этом подчеркивается важность посмертных публи-
каций трудов Ильина, открывающих новые горизонты 
для исследований.

Центральное место в главе занимает анализ насле-
дия священника Павла Флоренского, где авторам удается 
передать многомерность его синтеза науки, философии 
и богословия. Интерпретация догматов как «указателей» 
мистического восхождения (с. 461) раскрывает специфику 
его подхода, хотя сравнение с работами С. Л. Франка мог-
ло бы углубить контекст. Софиология священника Павла 
Флоренского, рассмотренная в полемике с булгаковской 
традицией (с. 463), поднимает важные вопросы о грани-



158

Священник Илия Семёнов

цах триадологии, что, однако, требует более активного 
вовлечения критической литературы.

Завершающий раздел о А. Ф. Лосеве подчеркивает 
новаторство его «диалектики мифа» (с. 481) и философии 
имени, где символизм соединяется с математическим 
анализом. Упоминание политического подтекста «Диа-
лектики мифа» (с. 479) добавляет исторической глубины, 
хотя сопоставление с постмодернистскими подходами 
могло бы расширить перспективу.

Итоги главы
Подводя итог анализу русской философии XX в. в ее 

сложном взаимодействии с историческими катаклизма-
ми, авторам главы удалось создать многогранное пове-
ствование, где трагедия изгнания и репрессий становится 
фоном для интеллектуального мужества и творческого 
прорыва. Глубоко проработанные портреты Бердяева, 
Булгакова, Флоренского, Шестова и других мыслителей 
не только демонстрируют разнообразие философских 
стратегий выживания и сопротивления, но и выявляют 
общие черты: стремление к синтезу веры и разума, поиск 
онтологических оснований свободы, диалог с западной 
мыслью при сохранении национальной идентично-
сти. Некоторые аспекты, однако, требуют уточнений: на-
пример, отсутствие прямых отсылок к текстам Бердяева 
и Франка в контексте их диалога с Хайдеггером, а также 
недостаточная проработка связи карсавинской мета-
физики с идеологией евразийства.  Тем не менее глава 
остается образцом историко-философского исследования, 
соединяющего строгость анализа с чуткостью к экзистен-
циальному измерению мысли. Особую ценность работе 
придает акцент на «подпольной» философии советского 
периода и ее связи с диссидентством, что открывает пер-
спективы для переосмысления роли латентных интеллек-
туальных практик в условиях тоталитаризма. Завершаясь 
размышлениями о наследии Лосева и диалектике мифа, 



159

Обзорная рецензия на учебное пособие...

глава не просто подводит черту под эпохой, но ставит 
вопросы, актуальные для современного гуманитарного 
знания: о границах синкретизма, этической ответствен-
ности мыслителя и возможности философии как формы 
духовного сопротивления.

Визуальная антропология русской философии

Отдельно хочется сказать об оформлении рассма-
триваемого учебного пособия. Это не просто эстетический 
выбор, а глубоко продуманный метод визуализации идей. 
Каждая иллюстрация, фотография и художественная 
заставка становятся переходом между текстом и куль-
турным контекстом, создавая многомерный нарратив, 
который вовлекает читателя в диалог с эпохами и их 
мыслителями.

Визуальный комментарий: от введения до приложений
Введение открывается работой Василия Кандинско-

го «Москва. Красная площадь» (1916). Абстрактно-симво-
лический язык художника, хотя и выходит за хронологи-
ческие рамки раздела (XI–XVIII вв.), служит метафорой 
«предыстории» русской мысли. Красная площадь как 
сакральный центр России визуализирует синтез традиции 
и динамики культурных преобразований, а авангардная 
стилистика Кандинского подчеркивает переходный ха-
рактер введения, задающего тон всему исследованию.

Глава 1 (XI–XVIII вв.) сопровождается картиной Ни-
колая Рериха «Голубиная книга» (1922). Символистская 
интерпретация древнерусского апокрифа через мистиче-
ские образы и насыщенную палитру (которую, в связи с 
черно-белым стилем учебника, мы держим в уме) отража-
ет синкретизм средневековой культуры, где философские 
идеи рождались на стыке богословия и фольклора.

Глава 2 (первая половина XIX в.)  иллюстрирована 
монументальным полотном Александра Иванова «Явле-



160

Священник Илия Семёнов

ние Христа народу» (1837–1857). Библейский сюжет пре-
вращается в аллегорию эпохи: фигура Христа в центре 
символизирует мессианские ожидания русской интел-
лигенции, а разнообразие реакций толпы — полемику 
западников и славянофилов. Сочетание романтизма и 
реализма в живописи Иванова перекликается с поиском 
баланса между религиозной традицией и социальным 
идеализмом.

Глава 3 («период систем») дополнена работой Ивана 
Крамского «Христос в пустыне» (1872). Аскетичный образ 
Христа, застывшего в размышлении, метафорически пе-
редает интенсивность философских поисков конца XIX в. 
Контраст света и тени акцентирует тему нравственного 
выбора, созвучную трудам Толстого и Достоевского.

Глава 4 (Серебряный век) проиллюстрирована «Древ-
ним ужасом» Леона Бакста (1908). Апокалиптическая 
сцена с античной богиней, возвышающейся над руинами, 
отражает кризис рационализма и тягу эпохи к мифоло-
гическому синтезу. Стиль модерн, переосмысляющий 
архаику, становится визуальным аналогом религиозно-
философского ренессанса.

Глава 5 (XX век) сопровождается картиной Констан-
тина Юона «Новая планета» (1921). Космическая алле-
гория с взрывами и рождением светила символизирует 
раскол русской мысли после революции. Двойственность 
цветовой гаммы — кроваво-красные и холодно-голубые 
тона — передает противоречия творчества в условиях 
эмиграции и советской цензуры.

Приложения оформлены натюрмортом Кузьмы Пе-
трова-Водкина «Черемуха в стакане» (1932). Лаконичность 
композиции, где цветы существуют вне времени, под-
черкивает прикладной характер раздела с документами 
и архивными материалами. Однако хрупкость черемухи, 
написанной в сложные 1930-е гг., напоминает о ценности 
сохраненного культурного наследия.



161

Обзорная рецензия на учебное пособие...

Аутентичность: лица эпох вместо шаблонов
Н. А. Ваганова, чьи идеи и подбор иллюстраций 

сформировали визуальный образ пособия, сознательно 
избегает клишированных образов, заменяя их докумен-
тальными фотографиями с сохраненными трещинами 
и потертостями. Эти «шрамы времени» создают эффект 
подлинности: например, тюремная фотография Л. П. Кар-
савина лишенная ретуши; пробитая дыроколом фото-
графия С. А. Левицкого; фотография протоиерея Василия 
Зеньковского с детьми — все это передает не только черты 
лиц, но и духовные биографии мыслителей.

Контраст между репрезентативными изображения-
ми философов духовно-академической корпорации (па-
радные портреты в орденах) и камерными фотографиями 
«народных» интеллектуалов (выходцев из крестьянства) 
визуализирует социальную многогранность русской мыс-
ли, демонстрирует то, что единый бурный поток русской 
философии складывался из разных течений. Даже спор-
ные решения — например, указание на раскрашенный 
оригинал фотографии Константина Леонтьева в черно-
белом учебнике — работают на идею исторической до-
стоверности.

Когда визуальное становится философским
Оформление этого пособия не украшение, а метод 

мышления. Иллюстрации и фотографии, подобранные 
с музейной тщательностью, превращают историю фило-
софии в «визуальную антропологию»: читатель видит, как 
идеи вырастают из культурной почвы, как лица мыслите-
лей отражают эпохи, а символы на полотнах становятся 
ключами к текстам. Даже хронологические парадоксы 
(как Кандинский, говорящий о Средневековье) работают 
на концепцию — они напоминают, что традиция всегда 
диалогична.

Такой подход не просто обогащает учебник — он ме-
няет оптику восприятия. Философия предстает не сводом 



162

Священник Илия Семёнов

абстракций, а живым процессом, где мысль рождается 
в сплетении красок, лиц, документальных свидетельств. 
Это редкий пример того, как оформление становится не-
отъемлемой частью научного высказывания, и именно 
этот эксперимент заслуживает отдельной благодарности 
в рецензии.

Общее заключение

Логичным итогом масштабного исследовательского 
пути, пройденного в рамках учебного пособия по рус-
ской религиозной философии, становится заключение 
(с. 485–491). Оно не просто резюмирует содержание глав, 
но выстраивает целостную картину эволюции традиции, 
подчеркивая ее внутреннюю динамику и диалектику. 
Последовательный анализ этапов развития — от истоков 
в древнерусской мысли до трагического расщепления на 
эмигрантский и советский потоки — позволяет увидеть 
русскую религиозную философию как живой организм, 
чутко реагирующий на вызовы времени и сохраняющий 
единство вопреки историческим разломам.

Особую ценность представляет систематизация 
характерных черт русской мысли, в которой формаль-
ные особенности (синкретизм с другими культурными 
сферами, ориентация на религию и литературу) увязы-
ваются с содержательными доминантами: онтологизмом, 
антропологической направленностью, проективностью. 
Акцент на идее Богочеловечества как концептуальном 
ядре традиции раскрывает ее экзистенциальную глубину, 
а анализ взаимодействия с богословием подчеркивает 
роль философии в преодолении секулярных разрывов.

Убедительной выглядит аргументация о совре-
менной актуальности наследия русских мыслителей. 
Заключение мастерски вписывает их идеи в контекст 
глобальных философско-теологических дискуссий 
XXI в., будь то постсекулярные исследования, теоэсте-



163

Обзорная рецензия на учебное пособие...

тика или критика метафизики. При этом сохраняется 
критическая дистанция: отмечается необходимость 
дифференцированного подхода к наследию, отделения 
«живых» интуиций от устаревших элементов. Такой 
баланс между признанием влияния и избеганием дог-
матизации демонстрирует зрелость методологической 
позиции, заявленной в пособии.

Стоит отметить, что заключительная часть орга-
нично сочетает аналитическую строгость с образной 
выразительностью. Метафоры вроде «живых нервов 
традиции» или «диалогического потенциала» оживляют 
текст, не нарушая академичности. Структурно раздел вы-
полняет двойную функцию: завершает логическую цепь 
глав и открывает перспективу для самостоятельных ис-
следований, чему способствуют отсылки к современным 
богословским направлениям, укорененным в русской 
мысли.

Незначительным упущением можно считать лако-
ничность в освещении влияния советского периода на 
религиозно-философскую мысль — темы, которая, воз-
можно, заслуживала бы отдельного акцента. Однако это 
не снижает общей ценности работы, в которой тщатель-
ность исторического анализа компенсирует локальные 
лакуны.

Подводя итог, следует отметить, что учебное по-
собие под общей редакцией доктора философских наук 
К. М. Антонова предстает не просто сводом знаний, но 
интеллектуальной картой, позволяющей ориентиро-
ваться в сложном ландшафте русской религиозной 
философии. Его заключение, синтезируя ключевые идеи, 
утверждает традицию как незавершенный диалог — 
между прошлым и будущим, верой и разумом, Церковью 
и миром. Такой подход превращает изучение философии 
из академического упражнения в акт сопричастности к 
поискам смысла, что соответствует самой сути русской 
мысли. Издание, без сомнения, станет важным ресурсом 



164

Священник Илия Семёнов

для тех, кто стремится понять не только историю идей, 
но и их способность преодолевать границы эпох.

Значение учебного пособия «Русская религиозная 
философия»

Пособие, созданное для студентов-теологов, выхо-
дит за рамки узкопрофессиональной аудитории, пред-
лагая междисциплинарный подход к философии как 
«систематической рефлексии о предельных основаниях 
бытия». Его уникальность — в трех ключевых принципах: 
философской строгости (отказ от сведения идей к обще-
ственной полемике), акценте на культурно-религиозном 
контексте (кризис секулярной эпохи и феномен религи-
озного обращения) и диалоге с теологией, в котором рус-
ские мыслители предстают не «еретиками», а авторами 
вопросов, без которых невозможно современное бого-
словие. Визуальный ряд, включая редкие фотографии 
и репродукции картин, раскрывает «два лица» русской 
мысли: творческую свободу религиозных философов и 
аскетизм духовно-академической традиции. Учебник, 
преодолевая стереотипы, становится мостом между 
прошлым и настоящим, стимулируя переосмысление 
наследия Соловьёва, Булгакова или Флоренского не 
только в философском, но и в культурном, искусство-
ведческом, педагогическом измерениях. Это не просто 
академический труд, а приглашение к диалогу — для 
теологов, студентов, священников и всех, кто ищет отве-
ты на вызовы современности в глубинах отечественной 
интеллектуальной традиции.

Список литературы

1. Русская религиозная философия: учебное пособие / под ред. 
К. М. Антонова. М.: Учебный комитет Русской Православной 
Церкви, 2024. 616 с.



165

Обзорная рецензия на учебное пособие...

2. Мейендорф И. Ф. Византия и Московская Русь / пер. с англ. 
Париж: YMCA-Press, 1990. 220 с.

3. Карташёв А. В. Очерки по истории Русской Церкви. М.: На-
ука, 1991. Т. 1. 686 с.

4. Зеньковский В .В. История русской философии. М.: Академи-
ческий проект, 2001. 880 с.

5. Лотман Ю. М. Культура и взрыв. М.: Гнозис, 1992. 272 с.
6. Флоровский Г. В. Пути русского богословия. М.: Институт 

русской цивилизации, 2009. 848 с.
7. Бердяев Н. А. Русская идея. СПб.: «Азбука-классика», 2008. 

301 с.
8. Гершензон М. О.  Чаадаев. Жизнь и мышление. М.: Наука, 

1991. 288 с.
9. Абрамов А. И. Христиан Вольф в русской духовно-академи-

ческой философии // Христиан Вольф и философия в России. 
Спб., 2000.

10. Абрамов А. И. Философия в духовных академиях (Традиции 
платонизма в русском духовно-академическом философство-
вании) // Вопросы философии. 1997. № 9.

11. Шпенглер О. Закат Европы. М.: Мысль, 1993.
12. Тойнби А. Постижение истории. М.: Айрис-пресс, 2002.
13. Ильин И. А. О сопротивлении злу силой // Собрание со-

чинений: в 10 т. / сост., вступ. ст. и коммент. Ю. Т. Лисицы. М.: 
Русская книга, 1993–1999 / Т. 5. 1995. 604 с.

14. Бердяев Н. А. Миросозерцание Достоевского. Главы из кни-
ги // Волга. № 10. 1988. С. 146–166.

15. Антоний (Храповицкий), митр. Нравственная идея догмата 
Церкви // По образу Святой Троицы: сборник богословских 
статей. 2-е изд., испр. и перераб. СТСЛ, 2013. 174 с. 

16. Ронен О. Серебряный век как умысел и вымысел. М.: ОГИ, 
2000. 152 с.

17. Пащенко В. Я. Идеология евразийства. М.: Изд-во МГУ, 2000.
18. Лосский Н. О. История русской философии. М.: Советский 

писатель, 1991. 480 с.
19. Бердяев Н. А. Самопознание. М.: Эксмо, 2007. 624 с.
20. Камю А. Миф о Сизифе. Париж: Gallimard, 1942.
21. Barth K. Der Römerbrief. Zürich: Theologischer Verlag, 1922.



166

Священник Илия Семёнов

22. Зеньковский В. В. История русской философии. Т. 2. Париж, 
1950.

23. Левицкий С. А. Трагедия свободы. Франкфурт-на-Майне, 
1958. С. 125.

24. Вышеславцев Б. П. Этика преображенного Эроса. М.: Респу-
блика, 1994. С. 109–114.

25. Феофан Затворник, свт. Путь ко спасению. М.: Правило 
веры, 2003. 400 с

26. Вышеславцев Б. П. Вечное в русской философии. Нью-Йорк: 
Изд-во им. Чехова, 1955. 200 с.

27. Хоружий С. С. После перерыва. Пути русской философии. 
СПб.: Алетейя, 1994. 447 с.



CONTENTS



168

Contents

CHURCH HISTORY

Priest Merab Saralidze. Cand. Sci. (Theology), third-year doctoral stu-
dent of Ss. Cyril and Methodius Theological Institute of Postgraduate 
Studies, rector of the Church of the Bogolubovo Icon of the Mother 
of God in Dubrovsky village, Moscow Region.
Establishment of the Georgian Exarchate within the Russian 
Orthodox Church: First Steps of a Hard Process........................7
The The article looks at one of the most dramatic periods in the 
history of the Georgian Orthodox Church, namely the develop-
ments of the late 18th – early 19th centuries. Over those decades, 
the Georgian Church, which had been a self-governing body, was 
reorganized into the Georgian Exarchate under the jurisdiction of 
the Most Holy Synod of the Russian Orthodox Church.
During that period, the Georgian Church was led by two well-
respected and influential church figures – Catholicos Anthony 
II (Bagrationi), who was the last Catholicos of the independent 
Georgian Church, and Metropolitan Varlaam (Eristavi), the first 
exarch of the newly created Georgian Exarchate within the Russian 
Orthodox Church. 
The article examines the developments that were concomitant with 
the complicated and multifaceted process of reorganization of the 
administrative management of the Georgian Orthodox Church in 
Eastern Georgia, i.e. in the territory of the Kartli-Kakheti Kingdom, 
and that sometimes took place under political pressure. Bringing 
local laws and ancient customs into line with the legislation of 
the Russian Empire was a difficult and in some places very painful 
process. Why was it so hard for the parties involved to understand 
each other, what could have happened differently, what mistakes 
could have been avoided, how did the events of those decades affect 
the future of the Georgian Church – these and other questions are 
addressed in the article.
Keywords: Georgian Orthodox Church, Russian Orthodox Church, 
Georgian Exarchate of the Russian Orthodox Church, Most Holy 
Synod of the Russian Orthodox Church, processes of reorganization 
of church administration.

Priest Vladimir Vasilyev. Master of Theology, postgraduate of the 
Department of Church History and Applied Disciplines of the Minsk 
Theological Academy, dean of the Ryazan Diocese’s Southeast District, 
rector of a church in Korablino village, Ryazan Region.
Archpastoral Service of His Eminence Gabriel (Gorodkov) in the 
Belarusian Land........................................................................34
The article focuses on the work of Saint Gabriel (Gorodkov) dur-
ing the years of his archpastoral service at the Mogilev-Vitebsk 



169

Contents 

See and, from 1833 onward, in the Mogilev Diocese. Archbishop 
Gabriel (Gorodkov) was appointed to the Mogilev See shortly after 
those lands had been reunified with the Russian Empire as a result 
of the partition of the Polish-Lithuanian Commonwealth. The holy 
hierarch was faced with a task of organizing a full-fledged church 
life in the Mogilev and Vitebsk provinces, and had to overcome the 
resistance of the Uniates (Greek Catholics) and Roman Catholics, 
dominant at that time. Archbishop Garbiel also worked to prepare 
subsequent reunification of the Uniates with the Russian Orthodox 
Church.
Keywords: Russian Orthodox Church, Belarusian lands, Mogilev 
Diocese, Vitebsk Diocese, Archbishop Gabriel (Gorodkov), Uniates 
(Greek Catholics), reunification of the Uniates.

Firsov S.L. Dr. Sci. (History), professor at the Department of History 
of Religions and Theology at the Herzen University, professor of 
the Church History Department at the St. Petersburg Theological 
Academy.
Memory of Righteous Man. Holy Righteous John of Kronstadt As 
Viewed in Pre-Revolutionary Years (On the History of Kronstadt 
Pastor Magazine, from December 1911 to March 1917)...........49
The article tells about the Kronstadt Pastor magazine published 
from December 1911 to March 1917 by the Society in Memory of 
Father John of Kronstadt, focusing on its role in forming the image 
of the saint and on its interpretation of his words and deeds, which 
is important with regard to his contemporaries’ collective memory 
of him. According to the author, the Kronstadt Pastor magazine is a 
monument to such collective memory of Father John of Kronstadt. 
The magazine editors were gathering materials that could be later 
used for Father John’s canonization and for writing his life. Even 
though the magazine’s publications did not speak of him as a saint, 
its readers could not help but understand that the Kronstadt Pastor 
was trying to lay a foundation for his future glorification by pub-
lishing his homilies, excerpts from his works, and reminiscences 
of people who had met him or attended the divine services he had 
celebrated.
Father John was viewed as a holy righteous man long before his 
canonization. That view replaced the image of the “earthly” Father 
John, turning him from a historical figure into a sacred icon-painted 
image. The memory of him was imperceptibly and gradually trans-
formed into historical legends, as is evidenced by the publications 
of the Kronstadt Pastor.
Keywords: Holy Righteous John of Kronstadt, Kronstadt Pastor 
magazine, Orthodox Russian Church, Society in Memory of Father 
John of Kronstadt, veneration, faith, piety, holiness, collective 
memory, reminiscences.



170

Contents

Archpriest Sergiy Zvonarev. PhD in Theology, Secretary for Far Abroad 
Countries of the Department for External Church Relations of the 
Moscow Patriarchate, doctoral student of Ss. Cyril and Methodius 
Theological Institute of Postgraduate Studies.
Department for External Church Relations and Council for the 
Affairs of the Russian Orthodox Church (Religious Affairs) at the 
Time of Metropolitan Nikodim (Rotov) and V.A. Kuroyedov: At 
the Intersection of Church and State Interests..........................95
This article focuses on the relationship between the Department for 
External Church Relations under Metropolitan Nikodim (Rotov) and 
the Council for the Affairs of the Russian Orthodox Church (Religious 
Affairs) under V.A. Kuroyedov. Their relations were far from those 
of partnership. The Church had to receive approval from the Soviet 
authorities for its every step in the international arena, whether it 
was in making preparations for the Russian Church's membership 
in an international Christian organization or organizing a brief trip 
abroad. The approval was to come from the highest party authority, 
with the Council then communicating it to the ecclesiastical authori-
ties and overseeing inter-church events, meetings and negotiations. 
That situation indicated that the Soviet authorities regarded the 
Church’s external activities as those of political significance. The 
Council also interfered in the Church’s employment policy, which 
affected the Department for External Church Relations. The most 
notable instance of such intervention was the dismissal of the 
Department's first chairman, Metropolitan Nikolay (Yarushevich), 
in June 1960, which marked the practical implementation of the 
government's policy aimed at eradicating religion from the Soviet 
society and promoting a more active international ecclesiastical 
agenda aligned with the Soviet interests.
The second chairman of the Department for External Church Rela-
tions, Metropolitan Nikodim (Rotov), in his international activities 
was forced to follow the course set by the authorities. At the same 
time, he managed to advance the Church’s interests by establish-
ing and strengthening inter-church relations, thereby enhancing 
the Russian Church's international standing. His strategy was that 
the Church’s high standing abroad could help restrain the Soviet 
government in its anti-religious campaign, as the authorities were 
compelled to consider what reaction the persecution of the Church 
in the USSR could provoke in the international Christian community.
The article is based on church and state archival documents and its 
conclusions are supported by contemporary domestic and foreign 
scholars’ works on the Soviet-era church-state relations.
Keywords: Department for External Church Relations, Council for 
the Affairs of the Russian Orthodox Church (Religious Affairs), 
church-state relations in the Soviet period, Soviet atheistic policy, 
Metropolitan Nikolay (Yarushevich), Metropolitan Nikodim (Rotov), 
V.A. Kuroyedov.



171

Contents 

BIBLIOGRAPHY

Priest Iliya Semyonov. Cand. Sci. (Philosophy), associate professor 
of the Theology Department at the Kolomna Theological Seminary, 
senior lecturer at the Department of Philosophy and Religious Stud-
ies of the Faculty of Theology, St. Tikhon’s Orthodox University for 
the Humanities.
Summarizing Review of Russian Religious Philosophy Textbook 
Edited by K.M. Antonov........................................................125
Review of the book: Antonov, K.M. (Ed.) (2024). Russian Religious 
Philosophy. Moscow: Theological Institute of Postgraduate Stud-
ies, Education Committee of the Russian Orthodox Church. 616 pp.



Формат 60х90/16. 
Отпечатано в цифровой типографии ООО «Буки Веди»

на оборудовании Konica Minolta
119049, г. Москва, Ленинский проспект, д.4, стр. 1 А

Тел.: + 7 495 926 63 96, e-mail: Info@bukivedi.com
www.bukivedi.com


